## کار نامه

# پزشکی تہدن اسلامی





دکتر ایرج نبیپور عضو هیئت علمی دانشکدهٔ پزشکی



## دکتر ایرج نبیپور

عضو هيئت علمي دانشكدهٔ پزشكي

دانشگاه علوم پزشکی و خدمات بهداشتی درمانی

William Miliam many had on

كارنامة پزشكي تمدن اسلامي

**تألیف:** دکتر ایرج نبیپور

چاپ اول: ۲۲ بهمن ۱۳۷۵

تيراژ: ۲۰۰۰ نسخه

چاپ، صحافي و ليتوگرافي : چاپخانه وليعصر - بوشهر

صفحه آرایی و حرفچینی: شرکت دانشپژوه بوشهر - منیره صالحی

طرح روى جلد: مهران حق شناس

**ناشر** : مدیریت پژوهشی دانشگاه علوم پزشکی

و خدمات بهداشتی درمانی بوشهر

#### بسمه تعالی

دانش پزشکی یکی از مشهور ترین و شناخته ترین جنبه های تمدن اسلامی است. پیکرهٔ این دانش متعلق به گستره ای پهناور از جنوب اسپانیا تا شرق آسیا در اندونزی و مالزی می باشد که هر یک به گونه ای در درخشش آن سهیم بوده اند.

راز پیشرفت مسلمانان در علوم پزشکی را می بایست در آموزش سیستماتیک علوم پایه، سازمان دهی آکادمیک بیمارستانهای آموزشی و ابسته به دانشکدههای پزشکی و کاربرد روش آنالیتیک کلینیکی در آموزش بالینی جستجو کرد.

از قرن پیش، با آغاز جنبشهای رهایی بخش در قلمرو اسلام، رنسانسی در تفکر، اندیشه و نگرش دینی مسلمانان آغاز شده است که بازگشت به جستجوی ریشههای طب اسلامی و بکارگیری علمی آن در تحقیقات پزشکی دلیل بر این مدعا است.

اکنون در هندوستان ۱۸ کالج، ۳ مرکز آموزش عالی و بیش از ۹۰

بیمارستان در زمینهٔ طب اسلامی بکار مشغولند و روزانه دهها هزار نفر در این سرزمین با روشها و داروهای طب اسلامی درمان می شوند. در حال حاضر CCRUM, Jamia Hamdard, IHMMR دهلی نو، در حال پژوهش بر توسعه و مدرنیزه کردن پزشکی اسلامی و کمک به گسترش آن در سطح جهانی می باشند.

دانشگاه علوم پزشکی بوشهر افتخار این را دارد که در راستای احیاء طب اسلامی از پیشگامان تشکیل گروه تحقیقاتی " تاریخ پزشکی در تمدن اسلامی" در سطح دانشگاههای کشور میباشد. اولین دست آورد این گروه نوشتار حاضر است که به گونهای تنظیم شده است که به زبانی ساده پیچیدگیهای تاریخ این طب را در زمینهای از جامعهشناسی تاریخ تمدن برای دانشجویان علوم پزشکی بازگو کند.

برای احیاء میراث علوم پزشکی تمدن اسلامی، اندیشمندان و پژوهشگران سراسر پهنهٔ ایران زمین را به یاری می طلبیم.

> دکتر محمد امیری رئیس دانشگاه علوم پزشکی و خدمات بهداشتی درمانی بوشهر

#### فهرست

| ١         |                                       | پیشگفتار    |
|-----------|---------------------------------------|-------------|
| روش پژوهش | ت یابی مسلمانان به طب یونان و ایران و | فصل اول: دس |
| ۴         | نان در علوم پزشکی                     | J           |
| ٠٠        | موزش پزشکی در تمدن اسلام              | فصل دوم: آ. |
| ۲۱        | آناتومی و فیزیولوژی                   | فصل سوم:    |
| ۲۸        | بيمارستانها                           | فصل چهارم:  |
| ٣٧        | طب داخلی و بیماریهای عفونی            | فصل پنجم:   |
| ۶۰        | بیهوشی و جراحی                        | فصل ششم:    |
| ٧٥        | چشم پزشکی                             | فصل هفتم:   |
| ۸۴        | از غار حرا تا اکسفورد                 | فصل هشتم:   |
| ۹۸        | کریای رازی، معلم اخلاق پزشکی ایران    | فصل نهم: ز  |
| 111       | ن انگلیسی                             |             |

#### Elganoti

| عصيل اول: يست يابي معطيات به يا ديودان |  |
|----------------------------------------|--|
|                                        |  |
| فصل دوم: امر ش يزهكر در الدار          |  |
| فصل سوم: التترسي و نيزيدلين            |  |
|                                        |  |
|                                        |  |
| فصل سنتمع: بيبوشي و مر                 |  |
|                                        |  |
|                                        |  |
|                                        |  |
|                                        |  |

## مرکس افریش آسانها و زمن و جگونگی روز و: را تفگشی ا

با شکست امپراطوریهای ایران و بیزانس، فروغ اسلام بر فراز مرزهای چین در خاور تاکرانههای ساحلی اقیانوس اطلس تابان می شود. به کوشش مسلمانان، تمدنی بنیاد می گردد که درخشش پر توهای آن بیش از یک هزار سال بر جا می ماند. پی برروسو می نویسد که: " تنها سه قرن از رحلت پیامبر اسلام نگذشته که شهر قرطبه دارای یک میلیون جمعیت، هشتاد مدرسهٔ عمومی (دانشکده) و کتابخانهای شامل ششصد هزار مجلد کتاب و زبان عربی، زبان علمی آن زمان بود. "چگونه است که تنها پس از سه قرن از رحلت پیامبر چنین انقلاب فکری و علمی بر سراسر سرزمینهای اسلامی سایه افکند و چگونه است در همان اوان که اروپا دوران قرون وسطایی و رکود علمی خویش را در زیر سیطرهٔ مذهبی کلیسا و با نظام اقتصاد بستهٔ فئوداليته ميگذارند، دانشمندان مسلمان تا ژرفاي علوم پیش می روند. با نگاهی به قرآن پاسخ آشکار خواهد شد. زیرا قرآن که نشانگر ره رستگاری است، بیش از هر کتاب مذهبی و علمی، گرایش به طبیعت دارد. تا آنجا که نامهای سورههای آن، پدیدههای طبیعی (رعد، نمل، نحل، نور، ...) است. مانند بقره که بزرگترین و فیل که یکی از کو چکترین سورههای قرآن هستند.

از جنبهٔ متدلوژیک، متد و سبک قرآن برای شناخت خدا بررسی پدیدههای طبیعی و مادی است و خدا را در ورای طبیعت جستجو نمی کند. آفرینش آسمانها و زمین و چگونگی روز و شب و پدیده های جوی را از نشانه های شناخت خدا می داند (سورهٔ آل عمران آیهٔ ۱۹۰، سورهٔ یس آیات ۲۳ تا ۴۲ و ...) و تمامی جهان درون و برون انسان را نشانه و بازتاب وجودش می شناسد (سورهٔ فصلت آیهٔ ۵۳).

پس جای شگفتی نیست که چگونه افکار و اندیشههای دانشمندان تصدنساز اسلامی نمو کرد و علوم فیزیولوژی، گیاه شناسی، جانور شناسی، کیهان شناسی، ریاضیات، فیزیک، شیمی، جنین شناسی، داروسازی، پزشکی و ... تکوین یافتند. آیات قرآن اخگرهای فروزانی بودند که آنان را به جنبش درآوردند و از چشمههای فوران وحی سیراب شدند و تاریخ علم خود گویای آن پویایی تمدن مسلمانان است. رنسانس علمی و فرهنگی و اجتماعی سدههای ۱۵ و ۱۶ اروپا و ایجاد مذهب پروتستان و رهایی از مذهب کلیسا خود در نتیجهٔ آشنایی اروپائیان با تمدن شکوفان علمی، فرهنگی و اجتماعی مسلمانان در طی جنگهای صلیبی بوده است و این را تاریخ گواه است.

دانش پزشکی یکی از شاخههای علومی است که مسلمانان در تمدن خود در آن برتری یافتند و آنرا به اوج شکوفایی رساندند تا بدانجا که این دانش یکی از جلوههای بنیادی تمدن درخشان مسلمانان قلمداد می شود. در این نوشتار کوشیده شده است که از پیشرفتهای مسلمانان در طب که شامل طیف وسیعی از آموزش علوم پایه و بالینی پزشکی تا جراحی عمومی، بیهوشی، یورولوژی، ارتوپدی، زنان و زایمان، چشمپزشکی، بیماریهای داخلی و عفونی است گفتگو شود تا نشانگر آن باشد که ساختار طب نوین بر بنیادهای طب اسلامی گذاشته شده است. طبی که روشهای تشخیصی بالینی و درمان بیماریها و همچنین تکنیکهای جراحی آن پس از گذشت یک هزار سال اکنون نیز در طب مدرن کاربرد دارد.

این نوشتار سیر تدریجی پیشرفت پزشکی را در دامان تمدن اسلام نشان خواهد داد که چگونه مسلمانان به عناصر طب چین، هند، یونان و ایران دست یافتند و چگونه خود با دیدی اشراقی، با ابزار تجربه و مشاهدهٔ کلینیکی، پژوهش را در علوم پزشکی آغاز کردند تا به یافتههایی در پزشکی دست یافتند که بیشک یکهزار سال پیشتر از زمان خود بوده است.

دست یابی مشلمانان به طب بوقان و ایران و روش بژوهش آقان در علوم بزشکی

فصل اول

دست یابی مسلمانان به طب یونان و ایران و روش پژوهش آنان در علوم پزشکی

## دست یابی مسلمانان به طب یونان و ایران و روش پژوهش آنان در علوم پزشکی

مسلمانان در پرتو آموزش آیات الهی قرآن، در عشق بدست آوردن دانشهای آن زمان، عاشقانه می سوختند. از این رو ترجمهٔ نوشتارهای یونانی، پارسی و هندویی را در تمام زمینههای علوم آغاز می کنند. در نتیجه، مرکز دانشهای تجربی به شرق، در بغداد، انتقال می یابد و بغداد در قلب جهان اسلام، در کنار قاهره و دمشق، مراکز فراگیری و زایندهٔ پژوهشهای علمی می شود. آنگاه زبان عربی نه تنها در زمینه دیپلماسی، بلکه در یادگیری و پخش مفاهیم علمی، از دامنهٔ هیمالایا تاکوههای پیرینه اعتبار می یابد. مهاجرت استادان و پزشکان دانشگاه جندی شاپور به دربار خلفای عباسی، همچون خاندان بختیشوع و همچنین دست یابی بغداد به کتب و رسالههای پزشکی دانشکدهٔ پزشکی جندی شاپور، که آمیزهای از طب آسیایی و یونانی بود، آغاز رشد دانش پزشکی در جهان

نخستین گامها در رشد فرهنگ پزشکی راه یافته از جندی شاپور به بغداد را پزشکان اسلامی چون الکندی، الکنانی، یحیی بن ماسویه و خانوادهٔ ثابت بن قره و حنین بن اسحق برداشتند تا سرانجام در سال ۸۸۰ میلادی که رازی برای کسب طب راهی بغداد میگردد ترجمههای بسیار عالی از نوشتههای طبی را می یابد که این نوشتارها عناصر اندیشهٔ این

اندیشمند بزرگ تاریخ طب را میسازند (۲، ۳، ۴، ۵). از این زمان، در سایهٔ تلاشها و پژوهشهای رازی، بذرهای کاشتهٔ طب اسلامی جوانه میزنند و تاریخ پزشکی مسلمانان در تمامی زمینههای پزشکی از آناتومی تا تجزیه و تحلیل کلینیکی دچار انقلابی ژرف و بنیادی میشود.

نقش انقلابی رازی در طب اسلامی همانند نقش بقراط در طب یونان است. در سیر جریان علوم در تاریخ هر از چندی، اندیشمندی انقلابگر ظهور می نماید که بنیادهای پیشین را در هم می شکند و مفهومی نوین و جهشی همه جانبه را در آن شاخه از علم سبب می شود و در حقیقت رشد دهندهٔ ساختمان علم هم اینان هستند. نقشی که نیوتن در فیزیک مکانیک، ماکسول در مغناطیس و پلانک در فیزیک هستهای بازیگر آن بودند. در طب نیز، بقراط در آستانهٔ پیدایی طب کلاسیک و رازی و ابن سینا در آستانهٔ طبی که بنیادهای طب نوین بر آن است، این نقش انقلابگرانه را داشته اند.

دانشمندان مسلمان هرگز از گفتارها و نوشتارهای دانشمندان یونان بطور دگماتیک پیروی نکردهاند. آنان خود با ابزار برندهٔ مشاهده و تجربه، آغاز به ترتیب مشاهدات برنامهریزی شده و آزمایشات در قالبی علمی نمودند و مواد خام راکه از یونان و ایران برگرفته بودند دگرگون ساخته و پایه شاخههای گوناگون علوم را با ابزار تجربه استوار کردند. چنانچه حسن بن هیثم بصری، پدر فیزیک نور میگوید:

آ «احساس کردم که من به حقیقت در عملوم نخواهم رسید مگر اینکه عناصر اصلی معرفت مین بـه پــدیدههای حسی که عقل آنها را تنظیم مینماید مستند باشد.»

برتراندراسا، اعترافگر آن است که دانشمندان اسلامی اولین کسانی بودند که تجربه را در علوم بکار بردهاند (۶). در زمینهٔ یز شکی نیز یز شکان مسلمان نه تنها در آموزش این دانش رهی دیگر گزیدند که هنوز هم در بزرگترین دانشکده های یزشکی دنیا بکار می رود (چنانچه اشاره خواهد شد)، بلکه در پذیرش اندیشه ها و گفتار های بقراط و جالینوس نیز سر به عصیان کشیدند و با مشاهدات بالینی و معاینات کلینیکی، دلاسل مستحکمی در رد نظریات آنان یافتند. چنانچه علی بن عباس که از ستارگان درخشان آسمان طب اسلامی است در پیشگفتار کتاب ملکی بحثى انتقادي دربارهٔ آثار پزشكان پيش از خود مانند بقراط و جالينوس را به پیش میکشد(۷). وی اندیشه نوینی را در رابطه با فیزیولوژی حرکات رحم بسر خلاف گفتار بقراط بیان مے دارد(۸). عبدالطیف (۱۱۶۲-۱۲۳۱) نيزيس از مطالعه هزاران استخوان جمجه و ستون فقرات برگفتار جالینوس در زمینهٔ آناتومی انسان پورش می برد: «ولی با همه احترامی که به جالینوس میگذارم آنچه ما با چشم خود می بینیم قابل قبولتر است» (٩).

اهميتي كه پزشكان مسلمان به مطالعهٔ باليني و معاينهٔ فيزيكي بيمار

می دهند ابزار تجربهای است که به دانش ژرف و درخشان پزشکی عصر خود دست می یابند. زیرا تنها راه شناخت دقیق روند بیماری از راه مشاهدهٔ بالینی و فیزیکی بیمار است، و این یک قانون ثابت طب مدرن است. ابن رضوان از پزشکان مسلمان قاهره می گوید:

«از فاصله های مختلف، آرام حرف بن و بدین وسیله قدرت شنوایی بیمار را آزمایش کن! توجه بیمار را به شیئی در نزدیک و دور جلب کن و بدین وسیله بینایی او را آزمایش کن! زبان بیمار را ببین! قدرت عضلات بیمار را آزمایش کن! زبان بیمار را ببین! قدرت عضلات بیمار را آزمایش کن، بدین وسیله که وزنهای را بردارد و چیزی را محکم در دست بگیرد و فشار دهد! به حرکاتش توجه کن! بدینوسیله او را وادار کن در طول اطاق رفت و بازگشت کند! بوسیلهٔ نبض بیمار، کار قلبش را مورد توجه قرار بده! بگذار بیمار به پشت دراز بکشد و دست و پایش را دراز کند و از کار عضلات بدنش اطمینان حاصل کن! کبد و کلیهاش را با دست مورد معاینه قرار بده و ادرار و مدفوع او را دقیقاً آزمایش کن» (۱۰).

با توسل به همین ابزار تجربه و مطالعهٔ کلینیکی است که پزشکان اسلامی ساختمان طبی را که جالینوس نقاط مبهم آن را با مدد فلسفهٔ دیالکتیکی بهم پیوست داده بود، در هم میشکنند.

#### منابع:

١ ـ نصر، حسين: نظر متفكران اسلامي دربارة طبيعت. خوارزمي، ١٣٥٩. ص ١٨.

۲ ـ فرشاد، مهدی: تاریخ علم در ایران. امیرکبیر، ۱۳۲۹. ص ۹۷۴.

٣- همان پيشين، ص ۵٧٦.

۴- علم در اسلام: به اهتمام احمد آرام. سروش، ۱۳۲۹. ص ۴-۱۸۳.

۵- نجم آبادی، محمود: تاریخ طب در ایران پس از اسلام. دانشگاه تهران، ۱۳۲۹. ص ۱-۱.

۲- جعفری، محمدتقی: علم از دیدگاه اسلام. پژوهشهای علمی و صنعتی ایران،
 ۱۳۲۰. ص ۱۸-۱۷.

۷- براون، ادوارد: تاریخ طب اسلامی. ترجمهٔ مسعود رجبنیا، شرکت انتشارات
 علمی و فرهنگی. ۱۳۹۴. ص ، ۹.

۸ـ هونکه، زیگرید: فرهنگ اسلام در اروپا. ترجمهٔ رهبانی، دفتر نشر فرهنگ
 اسلامی، ۱۳۲۱. ص ۱۲۲.

۹ ـ همان پیشین . ص ۱۲۱.

١٠ - همان پيشين . ص ٧٧.

آموزش برشکی در تعدن اسلام

فصل دوم

آموزش پزشکی در تمدن اسلام

## آموزش پزشکی در تمدن اسلام \*

در ۶۳۸ میلادی، جندی شاپور همراه با دانشگاه بزرگ آن به تسخیر مسلمانان درآمد. این دانشگاه و بیمارستان آن تا سی سال از نفوذ اسلام در ایران نیز بر پا بود و همچنین منبعی بود که در پیدایش و تغذیه دیگر دانشگاهها، بیمارستانها و پژوهشکدهها نقش عمدهای را ایفا می کرد(۱). از این رو دانشکده های یز شکی فراوانی در شهرهای بغداد، بصره، بخارا، نیشابور، دمشق، سمرقند، قاهره و اسیانیا یکی پس از دیگری آغاز مه خودنمایی میکنند تا آنجاکه در اسیانیا در زمان تسلط مسلمانان بر این سرزمین ۱۷ دانشگاه رسالت ترویج و آموزش علوم را به عهده داشتند. در این دانشکدهها آموزش یزشکی که شامل درسهای تئوریک و آموزش بالینی بود، بسیار جدی و سیستماتیک طرحریزی شده بود. رازی، ابن سینا، ابن زهر و دیگر دانشمندان اندیشمند مسلمان در دانشکدههای برشكي و بيمارستانهاي وابسته به اين دانشكدهها آموزش باليني دانشجویان طب را به عهده داشتند. در بیمارستانهای آموزشی تالار بزرگی جهت برگزاری کنفرانسهای پزشکی برپا شده بود که در کنار مجموعهای نفیس از جدیدترین کتابها و نوشتارهای پزشکی که در کتابخانه ویژه این بیمارستانها جای داشت، سیمای آموزشی و پژوهشی این مراکز را هر چه بیشتر جلوه گر می ساخت.

تنها در کتابخانه بیمارستان طولون Tulun که در قاهره در سال ۸۷۲

<sup>\*</sup> ارائه شده در جشنوارهٔ جرجانی. شیراز، ۱۳۷۳.

میلادی ساختمان آن به پایان رسید یکصد هزار جلد کتاب موجود بود. در همین بیمارستانهای دانشگاهی است که رازی از سیر بیماری و نشانههای بالینی بیماران به یادداشت برداری می بردازد. همین یادداشتها، مشاهدات و تجزیه و تحلیل بالینی بیماران این بیمارستانهای آموزشی است که هستهٔ رسالات و نوشتارهای پزشکی وی را فراهم می آورد و باز همین یادداشتهاست که صدها سال مواد آموزشی دانشکدههای اروپا بر اساس یادداشتهاست که صدها سال مواد آموزشی دانشکدههای اروپا بر اساس

## الف - آموزش علوم پایهٔ پزشکی:

اهمیتی که علوم پایهٔ پزشکی (آناتومی، فیزیولوژی و داروشناسی) بر آموزش خود فن پزشکی دارد بر هیچ یک نهان نیست. اکنون نیمی از زمان تحصیل دانشجویان پزشکی در پیشرفته ترین دانشگاههای جهان صرف آموزش علوم پایهٔ میگردد. آموزش علوم پایهٔ پزشکی نیز در تمدن اسلام ارزش بسزایی داشت. در بغداد و جندی شاپور دانشجویان پزشکی پیش از ورود به بیمارستان می بایست با این علوم آشنایی پیدا می کردند. در این دانشکده ها، آناتومی را با تشریح میمون، بررسی استخوانهایی از انسان و تصاویری که از تمامی ارگانهای بدن تهیه شده بود طی جلسات بی شمار به دانشجویان می آموختند (۳).

ابوعلی سینا در قانون، هر گفتار از بیماریهای بدن را با آناتومی همان

اندام آغاز می کند. واژههای آناتومی، فیزیولوژی و پاتولوژی که ابوعلی سینا در قانون بکار برده است به بیش از یک میلیون واژه بالغ می شود و این اهمیت علوم پایه در آموزش پزشکی را نشان می دهد. دانستن اصول شیمی و فارماکولوژی یکی از پیش نیازهای ورود به بیمارستان در زمان مسلمانان بود. بیمارستانها نیز دارای باغهایی از گیاهان دارویی به منظور فعالیت آموزش دانشجویان و استفادهٔ بیماران بودند. پس از ورود دانشجویان به بیمارستانها، آنها یکسری درسهای پیش بالینی را زیر نظر یک پزشک می گذراندند که بیشتر آن دروس، اصول فارماکولوژی، توکسیکولوژی و استفاده از پادزهر را شامل می شدند. در همین زمان بود که آنها یادگیری بهرهجویی از کتابخانههای بزرگ بیمارستانها را آموزش می دیدند (۴).

ب - آموزش علوم بالینی که مسلم بروی مولس

پس از گذراندن دورههای پیشبالینی، دانشجویان در بیمارستان به گروههای کوچکتر تقسیم می شدند و هر گروه زیر نظر یک پزشک استاد که مهارت کافی داشت به جلسات بحث دربارهٔ بیماران و مرور دروس علوم پایه و بازدیدهای روزانهٔ بخشهای گوناگون بیمارستان می پرداختند. در همین زمان نیز دانشجویان مهارت لازم را در چگونگی تشخیص بیماریها از راه نشانه شناسی، اصول درمان و پاتولوژی بیماریها بدست

مي آور دند.

هستهٔ بنیادی آموزش بالینی بر اساس برخورد رویاروی دانشجو و بیمار استوار است. این سنت نخستین بار در تاریخ پزشکی به همت پزشکان مسلمان پایه گذاشته شد و در اروپا از قرن ۱۷ نیز دگر بار در دانشکدههای پزشکی به کار گرفته شد.

رازی همواره به دانشجویان یادآور می شد که هنگام برخورد با بیمار می بایست نشانه های کلینیکی را که در نوشتارهای درسی پزشکی نوشته شده است با نشانه های بالینی بیمار در بیمارستان مقایسه کنند تا طب را در بالین بیمار بیاموزند(۵). آموزش پزشکی مدرن نیز بر برخورد رویاروی و معاینهٔ فیزیکی و مشاهدهٔ بالینی بیمار استوار است و این تنها کلید راهیابی به دانش ژرف طب مدرن است. پزشکان مسلمان نیز از این راز آگاه بوده اند و همواره در گفتارها و نوشتارها و جلسات تدریس خود بر معاینه فیزیکی و مشاهده کلینیکی بیمار تأکید فراوان نموده اند.

علی بن عباس در کتاب «الملکی» خودکه همچون قانون سینا، دروس پزشکی اروپا بر آن استوار بود چنین مینویسد:

«از اموری که بر محصلین این حرفه واجب است یکی آنکه وی باید مرتباً به بیمارستانها و آسایشگاهها سرکشی کند و توجه و مراقبت کاملی از وضع و حالات ساکنان آن به عمل آورد. این حضور و مراقبت باید با همراهی استادان

بسیار ماهر و دانشمند طب انجام گیرد. از بیماران باید مرتباً پرسشهایی راجع به حال آنها بکند و علایمی که در آنان بروزکرده، از نظر دقت بگذراند و در نظر آوردک دربارهٔ این علائم چه خوانده و کدامیک از آنان نشانهٔ تغییری مطلوب یا نامطلوب است. در صورتی که این دستورها را بکار ببندد در فن خود به درجهای عالی و ممتاز نایل می شود. لذا آن که می خواهد پزشکی کامل شود باید خود را به این دستورهای مزبور که گفته ایم عادت دهد و هرگز آنها را از خاطر نبرده (ع).

رازی که ریاست بزرگترین بیمارستان بغداد را بعهده داشت هنگام آموزش بالینی دانشجویان خود در بازدیدهای روزانه از بیمارستان، افرادی راکه بیماری جالب، نادر و دشواری داشتند جهت بحث کلینیکی خود انتخاب می نمود. چنانکه یکی از معاصران وی می گوید:

وعادت او بسر ایسن بود که نخست از مبتدی ها میخواست بیمار را مورد معاینه قرار دهند، اگر دانشجویان سال اول نمی توانستند بیماری را تشخیص دهند، آنگاه دانشجویان سال برتر را به این کار مأمور می نمود و چنانچه تشخیص بیماری از حدود معلومات تمام دانشجویان بیرون بود آنگاه نوبت خود استاد می رسیده (۷).

در این گردهم آیی و پرسشها، دانشجویان از آزادی فراوانی در بحث برخوردار بودند. آنها می توانستند استادان خود را مورد پرسش قرار دهند و به آنها انتقاد کرده و حتی اشتباه آنان را اثبات کنند. در حقیقت هستهٔ بسیاری از رسالات پزشکی در نتیجهٔ همین برخورد آزاد استادان و دانشجویان شکل گرفته است. رازی در پیشگفتار کتاب «برالساعه» حکایت می کند که وقتی در کلاسی مرکب از افراد صلاحیتدار و غیرصلاحیتدار به علت بیان این مطلب که ممکن است عامل پارهای از بیماریها را در عرض یک ساعت از بین برد مورد انتقاد سخت قرار گرفته، بطوری که ناچار شده است برای اثبات گفتهٔ خود رسالهٔ «درمان در عرض یک ساعت» را بنویسد و در آن بیماریهایی راکه با روش صحیح و مناسب ممکن است در این مدت درمان شوند، یادآوری کند.

در اواخر دورهٔ آموزش بالینی، دانشجویان پزشکی جهت کارورزی و کسب مهارت و تجزیه و تحلیل و تشخیص بیماریهای گوناگون در درمانگاههای وابسته به بیمارستانهای آموزشی مشغول به کار می شدند. در آنجا پس از معاینه و مشاهدهٔ کلینیکی بیماران، یافته های بالینی خود را با استاد در میان گذاشته پس از بحث با استادان خود درمان را به مرحله اجرا در می آورند. بیمارانی که وضع وخیمی داشتند از راه پذیرش این درمانگاهها در بیمارستانهای دانشگاهی پذیرفته شده و بستری می شدند(۸). در این درمانگاهها دانشجویان موظف بودند که چکیدهای

از تظاهرات کلینیکی همراه با یافتههای بالینی بیمار را در پروندهای ویژه یادداشت کنند.

## يذج - أموزش تخصصي له عليها ميان عالما يوناك

دانشجویان توانایی کافی در تشخیص و درمان بیماریهای داخلی را پیش از اتمام دورهٔ تحصیل خود میبایست بدست می آوردند. آنان همچنین می بایست از اصول ارتوپدی و جراحی عمومی که شامل روشهای قطع عضو Amputation ، برداشت وریدهای واریکوس Varicose veins و بواسیر Hemorrhoid می بود، آگاهی می یافتند (۹).

هر چند چشم پزشکی در متن علوم پزشکی مسلمانان رشد یافت، اما آموزش آن بطور معمول برنامهٔ دانشجویان را شامل نمی شد.

اگر چه جدایی مشخص بین رشتههای گوناگون پزشکی مانند آنچه امروز متداول است موجود نبود اما برخی از پزشکان در محدودهٔ بخصوصی از تشخیص و درمان مهارت و ممارست بدست می آوردند. این مهارت در زمان تحصیل طب یا پس از اتمام و در زمان کارورزی و کسب کارآیی کلینیکی بدست می آمد. دانشجویانی که خواستار کسب تخصص در رشته جراحی بودند می بایست در بخش جراحی بیمارستان که جراحان مشهور اعمال جراحی خود را انجام می دادند حضور یافته و در همان حال درسهای کلینیکی و تئوریک خود را نیز دنبال کنند.

### د - آزمونهای پزشکی در در دارسه ریندان در د

به خلیفهٔ مقتدر در بغداد در سال ۹۳۱ میلادی خبر رسید که اشتباه یک پزشک سبب مرگ یک بیمار شده است. از این رو، او به پزشک خود، سنان بن ثابت بن قره، فرمان داد که تمام فارغالتحصیلان پزشکی می بایست پیش از آغاز به کار، مورد آزمایش علمی قرار بگیرند. وی همچنین یک سازمان اجرایی جهت جلوگیری از کار پزشکانی که این آزمون را نگذارنده بودند بوجود آورد. در این سال، تنها در بغداد، ۹۶ پزشک مورد آزمایش قرار گرفتند (۱۰).

از آن زمان تمامی فارغ التحصیلان پزشکی می بایست در این آزمون شرکت می کردند. یک هزار سال پس از این تاریخ است که در دانشکده های غرب این سیستم آزمون و کنترل به مرحله اجرا در می آید کستردهٔ آن بریژه در آمریکا با عنوان کستردهٔ آن بریژه در آمریکا با عنوان State licensing board in medicine

«پوشمن» نویسندهٔ کتاب تاریخ آموزش پزشکی می نویسد که:

هبرای من هیچگونه تردیدی نیست که مـنشاء سـیستم آزمـونهای دانشگـاههای پـزشکی را مـیبایست در مـیان دانشکدههای پزشکی مسلمانان جست، (۱۱).

دانشجویان پس از اتمام دوران آموزش بالینی خود تنها در صورتی می توانستند به کار بپردازند که این آزمون را با موفقیت گذارانده باشند. دانشجویان رشتهٔ جراحی عمومی اضافه بر این آزمون می بایست در آزمون دیگری که مباحث جراحی و آناتومی را مطرح می نمود، شرکت کنند. آناتومی استخوانها و مسائل پزشکی آن از مواردی بود که از فارغ التحصیلان رشتهٔ ارتوپدی آزمون بعمل می آمد. همچنین چشم پزشکان در آزمونی که شامل کتاب العشر مقالات فی العین بود آگاهی و مهارت خود را در زمینهٔ تشریح و بیماریهای چشم به نمایش می گذاشتند (۱۲).

to mention and the discount of the content of the second of

Behbehani AM: Rhazes, the original portrayer of semillors LAMA 1084-2512121-1156-50

 Elgood G: A medical history of Persia. Cambridge, Cambridge Utiversity Press, 1957.PP 278-301.

10- Shamks NJ: Arabian medicine in the middle ages. J.R.Soc. Med 1984; 77:62.

Puslunan T: A history of medical education.
 NewYork, Haftner Publishing Company, Inc.; 1966.

#### منابع:

۱\_فرشاد، مهدى: تاريخ علم در ايران. اميركبير، ١٣٦٦. ص ٧-٤٠٨.

۲- نبی پور، ایرج: از غار حرا تا آکسفورد. خلاصه مقالات کنگره بین الممللی تاریخ
 یزشکی در اسلام و ایران، ۱۳۷۱. ص ۱۸۱.

3- Syed IB, Leuisville KY: Islamic medicine, 1000 years ahead its times. J Islamic Med Ass, 1981, 13(I): 6-13.

۴\_ همان پیشین.

۵- نبی پور، ایرج: زکریای رازی، نابغهای پیشگام در اورولوژی. مجله نبض، شماره
 اول سال دوم ۱۳۷۱. ص ۱۱-۸.

٩- براون، ادوارد: تاريخ طب اسلامي. ١٣٦۴. ص ٩١.

7- Behbehani AM: Rhazes, the original portrayer of samllpox. JAMA 1984;252(22): 3156-59.

۸\_ همان شماره ۳.

- 9- Elgood G: A medical history of Persia. Cambridge, Cambridge University Press, 1957.PP.278-301.
- 10- Shanks NJ: Arabian medicine in the middle ages. J.R.Soc. Med 1984; 77:62.
- 11- Pushman T: A history of medical education. NewYork, Hafner Publishing Company, Inc; 1966.

### Many Chaleto

اناتومی پیشرساد دانش فیر برآورژی و میزدر اوژی نیز پیشرساز دوک فرایدهای با توارژیک و هیز بسته ایس دانش هیا پیاره آی است که اداش پرشکی بر آن استوار است. پس دانش آنانومی همگام با غیر برآوژی نشد شیادی در پیشرفت برشکی ایفا در کند از این رو پورستها در فانون، گفتار خود را در مورد باتوارژی هر اندام با نشر در همان اندام آفاز می کناد.

آناتر می چشم و ساختمانهای پیرسته به آن و آناتومی استحرادیای بقد: از مواد اساسی آزمری چشم پیشکان و ارتوبدها در پایان آمروش انها دو دایلگلمهای برشکی سیلمانان بود.

صفاللعليف (۱۹۹۴–۱۹۹۱ م) کمه او پوشکان بخداد بود سر روی هزارانداستخوان مردگان پکتالیدمی که در قاهرمروی داده بود به مقالتهٔ آثاله میکنامی پردازد. از می توسد:

سه المرابع و ال

### آناتومی و فیزیولوژی:

آناتومی پیشساز دانش فیزیولوژی و فیزیولوژی نیز پیشنیاز درک فرایندهای پاتولوژیک و هر سه این دانشها پایهای است که دانش پزشکی بر آن استوار است. پس دانش آناتومی همگام با فیزیولوژی نقش بنیادی در پیشرفت پزشکی ایفا میکند. از این رو پورسینا در قانون، گفتار خود را در مورد پاتولوژی هر اندام با تشریح همان اندام آغاز میکند.

آناتومی چشم و ساختمانهای پیوسته به آن و آناتومی استخوانهای بدن از مواد اساسی آزمون چشم پزشکان و ارتوپدها در پایان آموزش آنها در دانشکدههای پزشکی مسلمانان بود.

عبداللطیف (۱۱۶۲-۱۲۳۱ م) که از پزشکان بغداد بود بر روی هزاران استخوان مردگان یک اپیدمی که در قاهره روی داده بود به مطالعهٔ آناتومیک می پردازد. او می نویسد:

وما روانه آنجا شدیم و هزاران استخوان یافتیم. با دقت تمام به بررسی آنها پرداختیم و معلومات فراوانی بدست آوردیم. معلوماتی که کسب آنها هرگز با خواندن کتاب به تنهایی امکان پذیر نبود. در نوشته های جالینوس خوانده بودیم که فک پائین از دو استخوان تشکیل شده که درزی آن دو را به همدیگر مربوط کرده است. ولی ما بیش از دو هزار عدد فک را مورد بررسی قرار دادیم و حتی یکی هم پیدا نکردیم که از دو تکه تشکیل شده باشد. فک پائین استخوانی بدون هیچگونه درز است. استخوان خاجی هم

قاعدتاً فقط از یک استخوان تشکیل شده است نه از شش استخوان، بعکس آنچه جالینوس معتقد است. بنابراین آنچه ما ملاحظه و درک میکنیم دلایل ما هستند و قانعکننده ترند تا آنچه فقط بر اساس نوشته های نامداران است (۱).

با همین تلاشهای علمی است که مسلمانان ساختمان افسانهٔ جاودانی اصول آناتومیک جالینوس را در هم می شکنند. خمیدگی های آناتومیک ستون فقرات انسان Spinal curvature نیز بطور دقیق نخستین بار توسط رازی توصیف می شود. همچنین وی نیز نخستین دانشمندی است که تفاوت عصب recurrent laryngeal یا ارائه توصیف آن دو عصب آناتومی پیچیدهای دارند را کشف کرده و به توصیف آن دو عصب می پردازد.

دانش آناتومی در زمان مسلمانان به خدمت جراحی در می آید. چنانچه رازی در هنگام اعمال جراحی بر روی فیستول غدد اشکی لمونی در هنگام اعمال آسیب به شاخه پیشین عصب افتالمیک Lacrimal fistula امکان آسیب به شاخه پیشین عصب افتالمیک Anterior branch of the ophthalmic nerve می دهد (۲). این بینش برخاسته از شناخت گسترده از آناتومی در تمدن اسلام است.

همچنین علوم فیزیک و شیمی که بنیادها و یافتههای دانش فیزیولوژی بر آن استوار است در دامان تمدن اسلام نمو میکنند. دانشمندان مسلمان در تکاپوی یافتن واقعیتهای فیزیولوژیک انسانی،

دست به تجربیات علمی بر روی جانوران آزمایشگاهی می زنند. آنان با بیهوش کردن این مدلهای آزمایشی، پژوهش را بر روی کار و ساختمان فیزیولوژیک هر یک از اندامهای دستگاه گوارش آغاز می کنند(۳). بدینگونه است که نقش مهمتر روده ها نسبت به معده در جذب مواد غذایی آشکار می گردد(۴). علی بن عباس نخستین دانشمندی است که فیزیولوژی زایمان را بر اساس حرکات انقباضی رحم توصیف می کند. با توسل به همین ابزار مشاهده و دست یازیدن به آزمایشهای تجربی است که این دانشمندان به پندارهای استوار بقراط و جالینوس یورش می برند. که این دانشمند از بیا ۱۹۲۴ بعنوان کاشف جریان خون در ششی می شکند. این دانشمند از سال ۱۹۲۴ بعنوان کاشف جریان خون ششی Pulmonary circulation در جهان پزشکی دوباره شناخته می شود (۵). ابن نفیس همواره بر بنیادی بودن دو دانش آناتومی و فیزیولوژی تأکید می کرد:

«برای اینکه کار هر یک از اندامهای بدن را بشناسیم می بایست تنها به مطالعه، بررسی و تجزیه و تحلیل دقیق آن اندام بپردازیم.»

او در رسالهٔ «کتاب تفسیر بر قانون ابن سینا»که اکنون رونوشت آن در مادرید اسپانیا موجود است،کشف خود را پیرامون دستگاه گردش خون ششی(کوچک) بیان میدارد:

۱- خون با فشار داخل ریه می شود تا اینکه در آنجا هوا بگیرد نه اینکه ریه از آن خود، تغذیه کند.

۲- بین سرخرگهای ریه و سیاهرگهای آن رابطه وجود دارد که گردش
 خون داخل ریه را سبب می شوند.

۳- سیاهرگهای ریه نه با هوا و نه با دود پر شده است (طوریکه جالینوس معتقد بود و حتی جریان آن عیناً عکس جریانیست که جالینوس شرح داده است) بلکه با خون.

۴- جدارههای سرخرگهای ریوی ضخیمتر از جدارهٔ سیاهرگهای آن
 هستند و حتی دو جدارند(۶،۷).

این همان واژگانی است که زروت Michael Servet پس از سیصد سال و هاروی William Harvey چهار سده پس از آن، دستگاه گردش خون را توصیف میکنند(۸).

دکتر زیگرید هونکه با پژوهشی تاریخی اثبات کرده است که توصیف میخائیل زروت از دستگاه گردش خون تنها یک برگردان جعلی از نوشتار ابن نفیس به لاتین میباشد. آناتومیکال فیزیولوژی سرخرگهای کرونر قلب coronary arteries نیز نخستین بار توسط ابن نفیس کشف میگردد. او در کتاب تفسیر بر قانون ابن سینا مینویسد:

«تغذیه قلب (آنطورکه تا آن زمان میگفتند) بـوسیله دهلیز چپ از داخل قلب صورت نـمیگیرد بـلکه بـوسیله خونی که در داخل سرخرگ از بدنهٔ قلب جریان دارد انجام میگیرد»(۸).

على بن عباس در كتاب پرارزش خود يعنى كتاب الملكى به وجود مويرگها در بدن اشاره مىكند: «... در وریدها سوراخهایی است که با شریانها ارتباط دارد. اثبات این امر آن است که چون شریان بریده شد هر چه از خون که در وریدها باشد نیز خالی می شود.»

پروفسور ادوارد براون مینویسد:

«به تصور من این عبارات اصول کلی و مقدماتی دستگاه مویرگی Capillary system بدن را نشان می دهد» (۹).

#### منابع:

- ۱ ـ هونکه، زیگرید: فرهنگ اسلام در اروپا، ترجمهٔ مرتضی رهبانی. دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۹۱ . ص ۱۲۲.
- 2- Whitehead ED, Bush RB: Abu Bakr Mohammud Ibn Zakariya AL-Razi(Rhazes). Invest Urol. 1967; 5:213-217.
- 3- Haddad FS: Leb Med J. 1973; 26, 331-346.
- 4- Wasty HN: Muslim contribution to medicine. Lahore, M. Sirajuddin and Sons, 1962. PP. 5-16.
- 5- Dabbagh S: Ibn AL-Nafis and the pulmonary circulation. Lancet 1978; I(8078):1148.

٣- همان مرجع شمارهٔ ١. ص ١١٠.

۷\_ زندگینامهٔ علمی دانشمندان اسلامی. شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۲۵. ص ۲۱.

٨ ـ همان مرجع شمارهٔ ٥.

9- Browne EG: Arabian Medicine. Cambridge, England, Cambridge University Press, 1962.P 124. -51

and the same to be a second

n Sakr Mohame v.) Ibn

these that south

.01.310.

vien to medicine Lenere

he and the palm has

28517-1271F3

1-2-2-21/2011

the bold they classed little of

a many many simple of the

Sometha PO : America de la come Cambradas Digitalis Cambradage Unique de 2002 de 12. éal çalor

بيمارستانها

#### (ا مع المعارستانها: ١٠٠٨ بيمارستانها:

نخستین بیمارستانی که وابسته به یک مرکز آموزشی و پژوهشی در جهان ایجادگشته، مرکز پزشکی جندی شاپور بوده است. دانشگاه جندی شاپور و بیمارستان آموزشی آن تا سی سال پس از نفوذ اسلام در ایران نیز پابرجا بوده و در پیدایی و تغذیه دیگر دانشگاهها، بیمارستانها و پژوهشکدهها نقش عمدهای را ایفا می کرد (۲،۱).

نخستین بیمارستانی که در جهان اسلام در سال ۷۰۷میلادی به فرمان ولید بن عبدالملک در دمشق ساخته شد نیز بر اساس الگوی بیمارستان دانشگاه جندی شاپور بنیاد شد(۳، ۴). پس از آن، در سرتاسر سرزمینهای اسلامی بیمارستانهایی با همین الگوی پیشرفتهٔ بیمارستان دانشگاه جندی شاپور آغاز به خودنمایی نمودند، تا آنجاکه قرطبه در قرن دهم میلادی دارای چندین بیمارستان بود. اصولاً رشد و نمو بیمارستانهای آموزشی در متن فرهنگ علوم پزشکی اسلام از نشانههای برجستهٔ تمدن اسلام قلمداد می شود (۵).

پذیرش در این بیمارستانها بدون در نظر گرفتن وضعیت اجتماعی، مذهبی، فکری و نژادی بیماران انجام میپذیرفت و درمان رایگان تمامی قشرهای اجتماعی، اقتصادی جامعه را شامل میشد(۶، ۷). این بیمارستانها، زیر نظر دولت، با ریاست پزشکانی که سرآمد پزشکان دیگر بودند اداره میشدند. مانند رازی که ریاست بیمارستان بغداد را به عهده داشت (۸). پزشکانی که در بیمارستان به کار گماشته میشدند از برجسته ترین پزشکان شهرهای بغداد، دمشق، قاهره و ... بودند که

آموزش دانشجویان پزشکی را نیز بعهده داشتند(۹، ۱۰).

سیستم کلاسیک مدیریت در بیمارستانهای امروزی، نمایی از نظام مدیریت در بیمارستانهای اسلامی است. این بیمارستانها دارای بخشهای جداگانهای برای دو جنس مرد و زن بودند که توسط پرستاران همان جنس وابسته كنترل مي شدند. هريك از اين بخشها خود نيز به بخشهای بیماریهای داخلی، ارتویدی، چشمیز شکی و جراحی عمومی تفکیک می شدند. در بزرگترین سالن که وابسته به بخش داخلی بود، پیماران مبتلا به عفونتهای مجاری تنفسی و دستگاه گوارشی و دیگر عفونتهای تسزا را از دیگر بیماران جدا می کردند. هر یک از این بخشها خود دارای بخشی جداگانهای برای بیماران رو به بهبودی بودند که در آنجا این بیماران به سرگرمی های تفننی و موسیقی می پرداختند. بهداشت در سرتاسر بخشها رعایت می شد و بیماران می توانستند با استفاده از سیستم مجهز آبرسانی بیمارستان به استحمام روزانه بپردازند. داروهای گوناگونی از گوشه و کنار کشورهای اسلامی در داروخانه بیمارستانها یافت می شد که مورد استفادهٔ بخشها قرار می گرفت. در مجاورت بيمارستان نيز خوابگاههايي ويژهٔ دانشجويان و كاركنان بيمارستان وجود داشت (۱۱، ۱۲، ۱۳، ۱۴).

تالار بزرگی که جهت برگزاری کنفرانسهای پزشکی بر پا شده بود در کنار مجموعهای نفیس از جدیدترین کتابها و نوشتارهای پزشکی که در کتابخانهٔ ویژهٔ این بیمارستانها جای داشت سیمای آموزشی و پژوهشی این مراکز درمانی را هر چه بیشتر جلوهگر میساخت. تنها در کتابخانهٔ

بیمارستان طولون Tulunکه در قاهره در سال ۸۷۲ میلادی ساختمان آن به پایان رسید ۱۰۰/۰۰۰ جلدکتاب موجود بود(۱۵).

هر بیمار بستری، پروندهای داشت که در آن توصیفی از نشانههای بالینی، روش و نتیجه درمان وی در آن نگارش یافته بود. این پروندهها در بایگانی وابسته به هر بیمارستان نگه داشته می شد. همین یادداشتها و پروندهها بودند که منبع مواد خام پژوهشی دانشمندان و پزشکان مسلمان را تشکیل می دادند.

از دید درمانی، هر بیمارستان دارای دو سازمان درمانی بود. یک بخش شامل بخش بیماران درمانگاهی و دیگری بخش بیماران بستری بود. دانشجویان پزشکی در این درمانگاهها با مشاورت استادان خود بیماران را مورد معاینه و درمان قرار می دادند. بیمارانی را که نیز به شدت بیمار بودند و درمان درمانگاهی و سرپایی برایشان کافی نبود برای درمان بیمار بودند و درمان درمانگاهی و سرپایی برایشان کافی نبود برای درمان بیشتر در بخشی که ویژهٔ آن بیماری بود بستری می شدند (۱۱).

ساخت بیمارستان عضدی که بفرمان عضدالدولهٔ دیلمی، فرمانروای آل بویه، در شهر بغداد آغاز شد، در سال ۹۸۱ پس از میلادگشایش یافت. چنین پیداست که عضدالدوله نه تنها در مورد عظمت فیزیکی ساختمان بیمارستان و تجهیزات آن بلکه نسبت به کیفیت پزشکان و کارکنان آن توجه فراوانی داشته است. این بیمارستان آموزشی دارای دانشجویان پزشکی Interns و پزشکانی که آموزش تخصصی خود را میگذراندند پزشکی residents بسود. بسیست و چسهار استاد بسرجسته و طب داخلی کادر درمانی Consultants attending

این بیمارستان مجهز را تشکیل می دادند (۱۶). این بیمارستان تا قرن ۱۳ میلادی یا برجا بود.

یکی از بهترین بیمارستانهای اسلامی، بیمارستانی بود که در مراکش در شمال آفریقا در سال ۱۲۰۰ تأسیس شده و عبدالواحد المراکشی درباره آن چنین نوشته است:

«در اینجا بیمارستانی ساخته شده که تصور میکنم در دنیا به نظیر باشد. ابتدا فضای باز و وسیعی در هموارترین نقطه شهر انتخاب شد. بعد به معماران دستور داده شد مارستانی در نهایت کمال بسازند. پس هنرمندان و صنعتگران آنرا به زیبایی آراستند و چنان تزئین کردند که انتظارش نمی رفت. انواع مختلف درختان زمینی و درختان میوه در آن کاشته شد. آب به فراوانی در تمام اطاقها جاری بود و به علاوه در مرکز بنا چهار مرکز استخر بــزرگ بود که کف یکی از آنها با مرمر سفید مفروش گشـته بـود. بیمارستان با قالی های ارزندهای از پشم، پنبه، ابریشم و چرم درست شده بودند، مزین شده بود. این قالی ها بقدری زيبا و بديع بودند كه من حتى نمي توانم آنرا توصيف كنم. بودجهٔ روزانهای به مقدار سی دینار برای جیرهٔ غذایی، خارج از هزینه دارو و مواد اولیهای که برای ساخت شربتها، روغنها و قطره های چشمی لازم بود، تعیین شده بود. به علاوه بیماران یک دست لباس شب و یک دست لباس

روزکه در زمستان کلفت و در تابستان نازک بود، در اختیار داشتند. چون بیمار درمان می شد، اگر بینوا بود هنگام مرخصی از بیمارستان مبلغی پول که بتواند معاش او را تا چندی تأمین کند، دریافت می داشت. بیماران توانگر نیز در هنگام مرخص شدن، لباس ها و پولهای خود را تحویل می گرفتند. خلاصه مؤسس بیمارستان استفاده از آن را محدود به توانگران یا تهیدستان نساخته بود. بر عکس هر بیگانهای که در مراکش ناخوش می شد به آنجا منتقل می گردید و تا بهبودی کامل یا مرگ تحت مداوا قرار می گرفت. شاهزاده هر روز جمعه پس از اقامه نماز ظهر، اسب خود را سوار می شد و به عیادت بیماران می رفت و از حال یک یک آنان جویا می گردید و معمولاً سؤال می کرد، چطور هستند؟ و چگونه درمان می شوند؟ این عادت شاهزاده تا آخرین روز حیات وی ادامه داشت.»

دکتر گوستاولوبون دربارهٔ چگونگی بیمارستانهای اسلامی در اثر پرارزش خود بنام تمدن اسلام و عرب چنین مینویسد:

«بیمارستانهای مسلمین موافق اصول حفظ الصحه و بهداشت بنا شده و از بیمارستانهای امروز بهتر بوده است. این بیمارستانها خیلی وسیع و جریان هوا و آب در آنها زیاد بوده است» (۱۸).

چون دولتهای سرزمینهای اسلامی نگران وضعیت بهداشتی جامعهٔ

مسلمانان بودند، سازمان بیمارستانی و درمانی ارزش بسزایی یافت و دولت از تأسیس بیمارستانها و مراکز درمانگاهی همواره پشتیبانی می کرد. از این رو سلطان الملک المنصور قلاوون برای بنای بیمارستان بزرگ المنصوری قاهره از هیچ تلاشی دریغ نکرد. او برای برپایی این بیمارستان، دژی راکه مکان اقامت شاهزاده ای بود ویران نمود و از سنگها و ستونهای مرمر آن این بیمارستان بزرگ را بنا نمود. او تمامی هنرمندان و معماران قاهره و مصر را برای برپایی این بیمارستان فرا خواند و خود او نیز روزانه به این ساختمان سرکشی می کرد و در کار ساخت آن با دستهای خود در کنار کارگران دیگر بکار مشغول می شد. شاهکار هنری این ساختمان و سیستم شگفت انگیز مدیریت آن، آنرا برای همیشه در قلب تاریخ بیمارستانها جاودان نموده است. به بیمارانی که بهبودی خود را بدست آورده بودند در هنگام ترک از این بیمارستان، پنج سکهٔ طلا برای گذران زندگی شان تا بدست آوردن مجدد توان جسمی آنها داده می شد (۱۹).

# ا منابع:

- ۱ ـ مطهری، مرتضی: خدمات متقابل اسلام و ایران، دفتر انتشارات اسلامی، ۱۳۲۱. ج ۲، ص ۹-۸.
  - ۲ ـ فرشاد، مهدی : تاریخ علم در ایران. امیرکبیر، ۱۳۲۱، ص ۷-۲، ۸.
    - ٣- همان پيشين ، ص ٨٤٨. ١٠ ها ١٨٠٨ ارول ١١٠٥ ١١٥٦ عام ١٤٤٤ عالم
- ۴- غنیمه، عبدالرحیم: تاریخ دانشگاههای بزرگ اسلامی، ترجمهٔ نور الله کسائی.
   دانشگاه تهران، ۱۳۷۲. ص ۹-۱۹۸.
- 5- Lyons AS: Medicine An Illustrated History. New York, H.N. Abrams Inc, 1978. PP.295-317.
  - ٦- براون، ادوارد: تاريخ طب اسلامي، ١٣٦٤. ص ١٤٠.
- 7- Shanks NJ: Arabian medicine in the middle ages. JR SOC Med 1984, 77:63.
  - ۸- نصر، حسین: علم و تمدن در اسلام، ترجمهٔ احمد آرام، خوارزمی، ۱۳۵۹.
     ص ۱۸۵.
  - ۹ شبلی، احمد: تاریخ آموزش در اسلام، ترجمهٔ محمد حسین ساکت، دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۲۰. ص ۱۰۸.
- 10- Pushmann T: A Histoty of Medical Education, NewYork, Hafner Publishing Company, Inc, 1966. P. 172.
- 11- Syed IB, Levisvill. KY: Islamic Medicine, 1000 years ahead of its times. Y Islamic Med ASS, 1981,

13(1):7.

۱۲ ـ زرین کوب، عبدالحسین: کارنامهٔ اسلام، امیرکبیر، ۲۳۲۲. ص ۹۷۵. ۱۳۲۸ میرکبیر، ۱۳۲۲. ص ۱۲۵.

١٤- همان شمارة ٦. ص ١٤٠- ١٣٨٠.

15- Haddad FS: Leb Med J, 1973. 26-331-346.

16- Shahine YA: The Arab Contribution to Medicine. London, 1971.P.10.

۱۷ ـ الگود، سیریل: تاریخ پزشکی ایران. امیرکبیر ۱۳۵۰. ص ۲-۲۰. ۱۸ ـ لوبون، گوستاو: تمدن اسلام و عرب. کتابفروشی اسلامیه، ۱۳۴۷. ص

۱۹ - همان مرجع شمارهٔ ۱۰ . ص ۷-۱۷۵. آله میمان مرجع شمارهٔ ۲۰ . ص ۷-۱۷۵. آله کسائی .

مؤسسهٔ توسعهٔ دانش و پژوهش ایران، ۱۳۷۱. ص ، ۹-۲۳.

## طب داخلي و پيماريهاي مفوني

فصل پنجم طب داخلی و بیماریهای عفونی

# طب داخلی و بیماریهای عفونی

شـناخت آگـاهي از پـيشرفتهاي مسـلمانان در تشـخيص و درمـان بیماریهای عفونی و داخلی تنها با پژوهش در آثار و نوشتارهای پزشکی چهرههای برجستهٔ طب اسلامی امکانپذیر است. نخستین پزشک برجستهٔ طب اسلامی که به شناسایی آن می پردازیم، رازی است. کارهای بنیادی رازی در طب او را بسان حلقهای نمایانده است که طب کهن یونان را به طب نوين پيوند داده است. همانا جوشش انديشهٔ خلاق اوست كه بسیاری از مفاهیم کلیدی را در نشانه شناسی بالینی وارد علم پزشکی نمود. این نقش انقلابگرانه وی در شناخت روندها و پدیدارهای بیماریهای گوناگون برخاسته از سیستم نوینی بود که او در آموزش پزشکی بنیادگذاشت و اکنون نیز بدون هیچ تغییری پس از یکهراز سال در پیشرفته ترین دانشکده های پزشکی جهان بکار می رود. در پناه همین روش سیستماتیک آموزش وی در طب بودکه دانشجویان و پژوهشگران از سراسر قلمرو اسلام در بیمارستانهای بغداد و ری که رازی ریاست آنها را بعهده داشت گرد هم آمدند تا از اندیشهٔ جوشان استاد خویش بهره جویند. در این بیمارستانها است که رازی با تلاشی توانفرسا به یادداشت مشاهدات و تجربیات کلینیکی خود دست میزند تا آنجاکه دانشجویان وی همواره استاد خویش را در مطالعه و مشاهده و پژوهش بیاد می آوردند. شمارش صفحات یادداشتهای او به بیش از ۲۰۰۰۰ در سال می رسیده است(۱). سرانجام پس از درگذشت وی، ۲۳۲ کتاب، که بیش از نیمی از آنها در مباحث پزشکی قلم زده شده است، از او بر جای

می ماند که گواه تلاشهای توانفرسایش در فلسفهٔ طبیعی، شیمی، علم مواد، داروشناسی و علوم بالینی هستند.

کتاب الحاوی، عصارهٔ کار و اندیشهٔ توامان رازی است که در آن مشاهدات کلینیکی ژرف، تجربیات و روشهای درمانی خود را به نمایش گلذاشته است. ایل اثلر بررگ رازی که در اروپا بنام Continens Medicinae معروف است، بزرگترین و مهمترین نوشتار یزشکی است که از مسلمانان بر جای مانده است.

دکتر ادوارد بروان در رسالهٔ پژوهشی خود پیرامون تاریخ طب اسلامی، رازی را بدلیل مشاهدات بالینیاش که در الحاوی بازتاب است، بزرگترین پزشک در قلمرو اسلام قلمداد می کند(۲). تا پیش از سال ۱۹۵۵ میلادی نسخههای پراکندهای از این اثر بزرگ در موزههای بودلین میلادی نسخههای پراکندهای از این اثر بزرگ در موزههای بودلین Bodleian بریتانیا و اسکوریال Escorial مونیخ، پطروگراد و برلن یافت می شد و ادوارد براون بر این باور بود که نیمی از این اثر بزرگ موجود نیست (۳). اما سرانجام از سال ۱۹۵۵ میلادی تا ۱۹۷۱ این اثر بزرگ طبی در ۳۲ جلد در حیدرآباد هندوستان بچاپ رسید(۴).

رازی در این نوشتار که یک دایرةالمعارف بزرگ بیماریهای داخلی و جراحی است به شناسایی بیماریهای گوناگون اندامها و دستگاههای بدن می پردازد و نشانههای کلینیکی، روش درمان و فارماکولوژی هر یک از بیماریها را یادآور می شود. الحاوی عصارهٔ ۱۶ سال تلاش و پژوهش رازی بر روی بیماران بستری در بیمارستانهای ری و بغداد است که شبانه، پس از روزی کار توانفرسا در بیمارستان، قلم زده است. پژوهش ژرف او بر

#### ۴۰ / كارنامة پزشكى تمدن اسلامي

روی نشانههای بالینی بیماران بروشنی در این اثر نمایان است.

در این اثر بزرگ پزشکی به تاریخچهٔ بالینی ۳۴ بیمار بستری در بیمارستان که بیماری دشوار آنها اندیشهٔ رازی را دریافت علت و درمان آنها به خود وا داشته بود بر میخوریم که بار دیگر نشان دهنده نگرش ژرف این اندیشمند بزرگ طب بر روی نشانه های بالینی و چگونگی روش پژوهشی گام به گام سیستماتیک او در تشخیص بیماریهای داخلی است(۵).

دکتر ادوارد براون چنان شیفتهٔ این روش آنالیتیک رازی در شناخت بیماریها می شود که به معرفی یکی از این بیمارانی که در الحاوی به آنها اشاره شده است می پردازد.

«عبدالله بن سواده دچار تبهای نامنظمی بود که گاه هر روز به وی عارض میگشت و زمانی یک روز در میان و گاهی هر چهار روز و شش روز قبل از عارض شدن تب، لرز مختصری به او دست می داد و به دفعات بسیار ادرار می کرد. من این نظر را ابراز داشتم که این تب ها باید هر چهار روز یک بار عارض شود و الا تب از زخم کلیه است. پس از اندکی چرک در ادرار او دیده شد. لذا من به او اطلاع دادم که دیگر تب عارض وی نخواهد شد و واقعاً همچنان شد. علتی که مانع شد تا از همان ابتدا بطور قطعی اظهار نظر کنم که این بیمار مبتلا به زخم کلیه هاست این بود که سابقهٔ تب یک روز در میان و دیگر اقسام تب را

داشت. این امر باعث تأیید حدس و گمان من شد و گفتم که این تب مخلوط باید از عوارض آماس و التهاب باشد. چون علت شدت کند، چهار روز یک بار خواهد شد. از این گذشته بیمار شکایتی ابراز نکرد از اینکه چون بر می خیزد احساس می کند که گویی باری از کمرش آویخته اند و من نیز فراموش کردم تا این مسئله را جویا شوم. همچنین از کثرت دفعات ادرار گمان مین قویتر می شد که از زخمی در کلیه های اوست اما نمی دانستم که پدرش مبتلا به ضعف کلیه بوده و از این درد بر وی عارض می شد و از این پس انشاء تندرستی هم درد بر وی عارض می شد و از این پس انشاء ا... تا عمر دارد این درد بر وی عارض نشود.

لذا پس از اینکه چرک در ادرارش دیده شد، داروهای مدر diuretics تجویز کردم تا آنکه به کلی چرک قطع شد و دیگر در ادرار او مشاهده نگشت. پس از آن او را با طین مختوم و کندرودم الاخوین معالجه کردم و بیماری در مدت کمی به کلی از او زایل شد و پس از یکماه به کلی شفا یافت. معلوم است که زخم جزئی بود زیراکه در ابتدای مراجعه هیچ شکایتی از احساس بار در اسافل نمی کرد. پس از آنکه چرک در ادرارش دیده شد، از او پرسیدم که آیا چنین حالتی هم احساس کرده بودی؟ گفت: آری. اگر زخم شدید بود، بدون تردید خودش زبان شکایت می گشود و

اینکه چرک بزودی تمام شد، نشان می دهد که زخم مختصری داشته است. دیگر اطبائی که بیمار به آنان مراجعه کرده بود هیچ نتوانسته بودند حقیقت را دریابند و حتی بعد از مشاهدهٔ چرک در ادرار وی نیز از تشخیص فرومانده بودند» (۶).

دكتر ادوارد براون سپس چنين ادامه مي دهد:

«با وجود چند اشکال لفظی و مضمونی که نتوانسته ام به نحو دلخواه خویش حل کنم، ماهیت موضوع نسبتاً برای من روشن است. بیمار دچار تب مرتب و غیرمرتبی بود که قبل از آن لرز مختصری نیز به او عارض می شد. این علائم در یک سرزمین تب و نوبه خیز گو اینکه علت آن امری عفونی است، ممکن است گمان ابتلای مالاریا را در یک پزشک ایجاد کند و پزشک هم معالجات مالاریایی را معمول دارد.

رازی ابتدا چنین نظر پیداکرد ولی به مجرد مشاهدهٔ چرک در ادرار ، عارضه را از عفونت کلیه Pyelonephritis دانسته و معالجت آن باکامیابی مواجه شده (۷، ۸).

الحاوی نخستین بار توسط فراگوت Ferragut به لاتین ترجمه شده و در سال ۱۳۹۵ میلادی یکی از نُه کتابی بود که در کتابخانه دانشکدهٔ پزشکی پاریس یافت می شد. جلدی از الحاوی که پیرامون فارماکولوژی

نگارش یافته است تا زمانی دراز پس از رنسانس در اروپا آموزش داده می شد. ترجمهٔ ۲۵ جلدی لاتین الحاوی در سال ۱۴۸۶ م در برسیا Brescia و در سال ۱۵۰۰ میلادی در ونیز به چاپ رسید(۹).

رسالهٔ مهم دیگر این دانشمند دربارهٔ آبله و سرخک «الجدری و الحصبه» است که در ۱۴ فصل نوشته شده است. رازی برای نخستین بار در تاریخ طب به تفاوتهای کلینیکی این دو بیماری واگیر اشاره کرده است(۱۰).

نوبورگر Neuburger در این باره چنین اظهار می دارد:

«این رساله از نظر اهمیت بسیار ممتاز است و در تاریخ شناخت بیماریهای واگیر قدیمی ترین رساله ای است که راجع به آبله نوشته شده است و رازی را همچون پـزشکی باوجدان و خالی از هرگونه تعصب مـینماید کـه در پـی بقراط روان است» (۱۱).

رسالهٔ آبله و سرخک با ترجمهٔ لاتین آن نخستین بار توسط چنینگ Channing در لندن در سال ۱۷۶۶ میلادی چاپ شد و در کمتر از ۳۵۰ سال بیش از ۴۰ بار به زبانهای گوناگون در اروپا به زیر چاپ رفت(۱۲، ۱۳). شرح و توصیف ظریف و دقیقی از نمادها، تشخیص افتراقی ۱۳). شرح و توصیف ظریف و دقیقی از نمادها، تشخیص افتراقی نگاشته شده است که بار دیگر نشانگر رویکرد پژوهشگرانهٔ دانشمندان و یز شکان طب اسلامی است.

رازی در بخش سوم از رساله دربارهٔ نشانههای بالینی آبله و سرخک

چنین بیان داشته است:

«در علامات اولي بروز آبله عبارتند از تب مطبقه (تب دامنهدار) و درد کمر و خارش بینی و بیخوابی و این نشانهٔ آخری، علامت مخصوص آبله است مخصوصاً کمر درد توأم با تب و مورمور شدن بدن که بیمار در تمام بدن خود آن را احساس کند. صورت بیمار یف کرده و گاهی اوقات برگشته نشان میدهد و رنگ بیمار برافروخته و گونهها و چشمان قرمز و بدن سنگین میگردد. بیمار به خود مے پیچد، دهان دره و خمیازه و در گلو و سینه احساس درد مے کند، مختصر تنگی نفس و سرفه دارد، دهانش خشک و آب دهان غلیظ و صدایش گرفته و سردرد و سنگینی سرو ناراحتی و اضطراب و غش و اندوه دارد، نهایت آنکه اضطراب و غش و اندوه در سرخک بیشتر از آبله و پشت درد در آبله بیشتر از سرخک است و حرارت تمام بـدن و برافروختگی رنگ و بران شدن آن مخصوصاً سرخی شدید لثه، نشانهٔ بیماری است.

پس اگر در شخصی تمام این نشانه ها یا بعضی از آنها مخصوصاً قویترین نشانه ها بمانند درد کمر و اضطراب شدید و تب مطبقه دیدی بدان آبله یا سرخک به بیمار حمله ور است نهایت آنکه کمر درد در سرخک آنچنان که در آبله ظهور میکند نیست و در آبله نیز اندوه و غمش

آنچنان که در سرخک است وجود ندارد، مگر آنکه آبله از می از خون صفرایی می اشد، زیرا عملت سرخک از خون صفرایی

و اما آبله بیخطر، آبلهای است که مقدار خون در آن ضررش زیادتر از بدخیمی خون است، لذا با پشت درد بوده زیرا رگها و شرائین بزرگی که در فقرات قطنی قرار دارنـد، کشش پیدا میکنند، (۱۴).

«در توجه به چشم و گلو و اعضایی که در موقع بروز

آبله باید بدانها توجه داشت، باید در اولین ظهور نشانه های

آبله مخصوصاً به چشم، سپس به حلق و بعد از آن به بینی

و گوش و به مفاصل بیمار توجه خاص نمود، بشرحی که

بیان می کنیم. چه بساکه احتیاج می شود به اینکه به قسمت

پایین پاها و کف دست بیمار نیز توجه شود و بساکه در این

دو موضوع به علت اشکال بیرون زدن آبله، دردهای

شدیدی عارض می گردد زیرا پوست این دو قسمت (یعنی

کف پا و کف دست) سخت و سفت است، (۱۵).

بسیاری از پژوهشگران تاریخ پزشکی جهان، رازی را پدر طب اطفال می نامند زیرا او نخستین پژوهندهای است که رسالهای را به طب اطفال ویژه داده است که در آن به بیماریهای کودکان اشاره کرده است(۱۶). رسالهای دیگر از او 3516 Add مرکتابخانهٔ دانشگاه کمبریج پیرامون نقرس و روماتیسم وجود دارد که به بررسی علمی نشانههای کلینیکی این

دو بیماری پرداخته است(۱۷).

بازتاب اندیشه های براگماتیک رازی در تضاد با گفتارها و نظر بات يز شكى - فلسفى جالينوس در رسالهاى كه از او بجاى مانده است نمايان است. او در همین رساله بیان می دارد که بر خلاف آنچه جالینوس تصور مے کند، سمار بهای دستگاه ادراری نادر نیستند زیرا در بیمارستان به بیش از یکصد بیمار که از بیماریهای مجاری ادرار و کلیه در رنج بودهاند، برخورد نموده است(۱۸). از این رو شیفتهٔ پژوهش در بیماریهای مجاری ادرار و کلیه که یونانیان از آنها آگاهی نداشتند می شود و سرانجام در شناخت و تشخیص ناهنجاریهای دستگاه ادراری، آبسههای کلیوی renal abscess و سے نگهای مے جاری ادرار و سیماریهای آمیزشی Venereal disease مهارت مے پابد(۱۹). رسالهای در خصوص سنگهای مثانه و کلیه از او بجا مانده است که آخرین بار در سال ۱۸۹۶ همراه با ترجمهٔ فرانسوی آن در لیدن Leyden بجاب رسیده است (۲۰). از سیماهای علمی رازی همانا رویکرد روانشناختی او به رفتارهای فیزیولوژیک تن آدمی است. در رسالهٔ «درباره عادتی که بصورت طبیعی در می آید، فرضیهٔ بازتاب شرطی شرینگتون را به پیش کشیده است (۱۶). همچنین برای نخستین بار د ررسالهای دیگر به معرفی یک بیماری کودکان که یک ناهنجاری هیستریک Hysterical fits است می پر داز د که در حقیقت یک شکل خفیف از صرع Epilepsy کودکان یا به گفتهٔ دیگر نورولوژیستهای اطفال یک حالت تشنج است که با تب شدید Hyperpyretic convulsions تو أم مى شود (۲۱). رازى نه تنها سيماى

روانشناختی انسان را از دید فیزیولوژی کاوش کرد بلکه به آسیبهای ارگانیک اعصاب مانند صدمات نخاعی Spinal injury نیز اشاره نمود. او همچنین ناهنجاری در کار مثانه Neurogenic bladder که در اثر شکستن مهرههای ستون فقرات ایجاد می شود، را بخوبی توصیف نمود(۱۹).

از پزشکان پژوهندهای که در تمدن اسلام فروغش تا سالیان بسی پا برجای بود، علی بن العباس است که در اروپا به Haly Abbas مشهور بود. اثر وی «کتاب الملکی» نام دارد که به لاتین آنرا Liber Regius بود. اثر وی «کتاب الملکی» نام دارد که به لاتین آنرا این اثر بزرگ طبی در بیست مقاله که هر مقاله خود به چند فصل تقسیم می شود، تألیف شده است که ده مقالهٔ نخست مربوط به علوم نظری پزشکی اشاره شده علوم نظری پزشکی و در ده مقالهٔ دیگر به علوم عملی پزشکی اشاره شده است. مقالهٔ نوزدهم که شامل ۱۱ فصل است مربوط به جراحی است. این نوشتار پر ارزش پزشکی بدلیل ساخت سیستماتیک آموزشی آن و پافشاری بر معاینهٔ فیزیکی بالینی بیماران، در دانشکدههای پزشکی قلمرو اسلام تدریس می شد و تنها پس از زمان تألیف قانون سینا است که از روایی آن کاسته می گردد (۲۲).

القفطى دربارة كتاب الملكى مى نويسد:

«کتاب الملکی از نظر طب عملی قویست و قـانون از لحاظ نظری، (۲۳).

اما در نهایت، فروغ تابان دانش پزشکی مسلمانان در قانون پورسیناکه از شاهکارهای دانشنامهای در تاریخ طب می باشد نمایان است. قانون خود پنج کتاب را شامل می شود که کتاب نخست در کلیات علم و فن طب، کتاب دوم داروهای ساده، کتاب سوم داروهای مرکب، کتاب چهارم بیماریهای ویژه اندامهای بدن و کتاب پنجم دربارهٔ بیماریهای مرتبط با کل بدن نگارش یافته است. هر یک از این کتابها خود از بخشها و فصلهای متعددی تشکیل یافته اند که به گونهای بس نظام دارو پیوسته و حدتمند ترکیب یافته (۲۴) و کتابی را شکل بخشیده اند که بارها و بارها در دانشکدههای پزشکی جهان به چاپ در آمده است و تا کنون هیچ نوشتاری در پزشکی، در جهان به اندازهٔ این کتاب بچاپ نرسیده است (۲۵).

پورسینا در قانون بسیاری از مفاهیم فیزیوپاتولوژیک بیماریها را با نظمی سیستماتیک و علمی ترسیم نموده است. او پس از گفتاری دربارهٔ آناتومی مغز به بیماریهای گوناگون این بخش از سیستم مرکزی عصبی می پردازد. در فصل چهارم از نشانههایی که بازنمای کنشهای مغز هستند سخن می راند.

«میگوییم: مدرکهایی که چگونگی حالت مغز را نشان می دهند عبارتند از:

۱ \_ کنشهای حسی. این این این این این

۲ کنشهای سیاسی: منظورم از کنش سیاسی، یادآوری، تفکر، تصور، وهم و پندار است.

۳ کنشهای جنبشی: که عبارت از کنش نیروی حرکت دهنده به وسیلهٔ ماهیچه ها است.

... ۱ ۲ - کنش و نیروی اندامان پی آلود که با مغز شراکت دارند مانند زهدان، معده و آبدان. نتیجه گیری از معاینهٔ اندامان شریک با مغز دو راه دارد: آیا بیماری در مغز بوده و به آن اندام مشترک سرایت کرده؟ یا اینکه از اندام مشارکت است و مغز آنرا دریافته است؟ باید دانست که کدام اندام بیمار است و بیماریش چیست؟ و چگونه بیماری را به مغز رسانیده است.»

پورسینا در فصل یازدهم با عنوان «پی بردن به حالت مغز از اندازه های سر» به معرفی نشانهٔ کلینیکی هیدروسفالوس Hydrocephalus در کودکان می پردارد:

«ممکن است افزایشی به حجم سر روی آورد و این افزایش طبیعی نباشد، مثلاً بعضی از کودکان از بادکردگی، سرشان بزرگتر دیده می شود باید دانست که این بزرگ نمودن ناطبیعی انگیزهاش نوعی از بیماری است یا سبب افزایش مادهٔ دردی سر است.»

در مبحث دیگری که پس از بیماریهای مغز آمده است از بیماریهای اعصاب و آسیبهای نخاع و انواع فلجها سخن میگوید(۲۸). پورسینا نخستین کسی است در نورولوژی که توانسته است فلج عضلات صورت Facial nerve را از روی علت موضعی و مرکزی جداگانه بیان کند.

بخش شش و سینهٔ قانون که شامل پنج گفتار است ترسیمکنندهٔ اندیشهٔ ژرف و علمی پورسینا در بیان نشانهشناسی و فیزیوپاتولوژی بیماریها است. وی دربارهٔ تشخیص افتراقی آسیبیافتگی دستگاه تنفسی همانگونه به بحث می پردازد که در کتابهای آکادمیک پزشکی امروز به آن بر می خوریم.

«بیماریهای ریه را می توان به چند قسمت تقسیم کرد: ۱\_ بیماریهایی که در جزئیات بهم شبیه اند.

۲ ـ بیماریهای ابزاری و بویژه بند آمدن مجرای رگها و اجزاء قصبهٔ ریه، که بند آمدن مجرای رگهای درشت ویژگی دارند.

۳- بیماریهای در جرم متخلخل ریه.

۴ بیماری از بند آمدن مجرای رگهای ریز و درشت و حتی بر هم آمدن رگها را نیز که مایهٔ بند آمدن مجرا میشوند باید به حساب آورد.

۵- بسیماریهای مشترک، یعنی اندامان دیگر در بیماریهای ریه سهمی داشته باشند» (۲۹).

دربارهٔ فیزیوپاتولوژی آسیب شناسی دستگاه تنفسی مینویسد: «هرگاه خللی بر نفس وارد آید انگیزهاش یکی از سببهای زیر است:

۱ ـ اندامان نفس کش آسیب دیدهاند و خلل در نفس پیدا شده است، منظور از اندامان نفسکش، حنجره، ریه قصبه، رگهای زبر(کلفت)، شرائین، حجاب، ماهیچههای سینه و خود سینه است که شاید سینه، تنگ و کوچک باشد و از این تنگی و کوچکی نفس به کوچکی و تنگی بیانجامد.
۲ ـ منشاء و مبداء : منشاء و مبداء در اینجا مغز است و
نخاع، که نخاع منشاء حجاب است، قسمت اعظم حجاب
از زوج چهارم عصب نخاع روئیده و همچنان شاخهای از
زوج پنجم و ششم و عصبی که به سوی شعبهٔ زوج پنجم و
ششم آید به نخاع پیوسته اند.

۳ یا آسیب دیدگی نفس از اندامان همجوار است و در گزندی که به نفس رسیده است این اندامان همسایه سهیم می باشند، منظور از اندامان همجوار: معده، کبد، زهدان، روده و سایر احشاء است » (۳۰).

افتراقی که ابن سینا دربارهٔ ویژگیهای دردهای بیماریهای روده از دردهای دستگاه مجاری ادرار Renal colicداده است نشانگر مشاهدهٔ زیرکانهٔ بالینی اوست.

چنانچه گفته شد، مفهوم یرقان انسدادی Aundice را نخستین بار رازی به میان کشاند و سپس بوعلی سینا در توصیف فیزیوپاتولوژیک پیدایی یرقان، به تفاوت یرقان انسدای از یرقان فیزیوپاتولوژیک پیدایی یرقان، به تفاوت یرقان انسدادی از یرقان همولیتیک Hemolytic اشاره میکند(۳۱). علت انسدادی مجاری صفراوی Bile ducts و پیدایش یرقان، مفهومی است که در دهه ۱۹۰۰ میلادی در اروپا دوباره شناخته می شود. پورسینا همچنین نخستین کسی است که توصیفی دقیق از منتژیت Meningitis بدست می دهد (۳۲).

توصیف او در پیرامون درمان جراحی تومورهای بدخیم سرطانی پس

از یکهزار سال گذشت زمان هنوز پایدار است. او میگفت که درمان تومورهای سرطانی می بایست با برداشت کامل تومور همراه باشد و تمامی عروقی که تومور را احاطه کردهاند می بایست همراه با آن برداشت و در پارهای از موارد می بایست بافتهای اطراف تومور نیز سوزانده شود (۳۳).

در آغاز سده دوازدهم میلادی، پزشکی به دربار خوارزم راه یافت بنام زینالدین اسمعیل جرجانی (۱۰۶۶ تا ۱۰۷۷ میلادی) که نویسندهٔ دانشنامهٔ پرآوازهٔ ذخیرهٔ خوارزمشاهی است. این نوشتار که ۹ کتاب را شامل می شود، از دید وسعت مباحث با قانون پورسینا برابری می کند. کتاب نخست از ۶ مقاله و ۷۷ فصل دربارهٔ فیزیولوژی قلم زده شده است و کتاب دوم مشتمل بر نه مقاله و ۱۵۱ فصل دربارهٔ پاتولوژی عمومی و بحث مجددی دربارهٔ فیزیولوژی کودکان، کتاب سوم مشتمل بر چهارده مقاله و ۲۰۲ فصل دربارهٔ اهمیت تشخیص بیماریها بطور مشتمل بر چهارم مشتمل بر چهاره مشتمل بر چهار مقاله و ۲۰ فصل دربارهٔ اهمیت تشخیص بیماریها بطور کلی است. کتاب پنجم از ۶ مقاله و ۸۰ فصل که به انواع تبها می پردازد، تشکیل یافته است. کتاب ششم نیز از یک مقاله و ۴۳۴ فصل که دربارهٔ بیماریهای محلی و بیماریهای زنان بحث می کند.

در دو کتاب پنجم و ششم به نشانه های بالینی و روشهای درمانی بسیاری بیماریها که خود جرجانی ناظر و درمانکنندهٔ آنها بوده است بر می خوریم که از نظر پزشکی دارای اهمیت خاصی تلقی می گردد. مثلاً در فصل مربوط به بیماریهای گلو برای نخستین بار ارتباط بین خروج تخم

چشم Exophthalmos و گواتر Goiter شده است. یعنی همان کشفی که پاری صدها سال بعد در سال ۱۸۲۵ میلادی دوباره انجام می دهد. جرجانی همچنین به ارتباط بزرگ شدن غدهٔ تیروئید Thyroid gland که با ضربان شدید قلب همراه است اشاره می کند که از این راه او به کنشهای سمی پاتولوژیک این غدهها Thyrotoxicosis پیمی برد (۳۴).

کتاب هفتم مشتمل بر هفت مقاله و ۵۵ فصل دربارهٔ شرایط مختلف جراحی بجز مامائی که قبلاً در کتاب ششم شرح داده شده است، میباشد. این کتاب همچنین دارای مباحث پیچیدهای از فن ارتوپدی است که نشانگر پیشرفت آن در زمان مسلمانان است. کتاب نهم خود از پنج مقاله و ۲۴ فصل تشکیل شده است که دربارهٔ مسمومیتهای گوناگون Toxicology

پژوهشهای بسیاری از مسلمانان در پیرامون بیماریهای عفونی در تاریخ پزشکی به یادگار مانده است. آنان آشکارا به توصیف بیماریهای عفونی پریکارد Pericarditis ، آبسه های مدیاستینوم Mediastinum کبد و طحال اشاره کردهاند (۳۳، ۳۶). از سوی دیگر بر خورد علمی مسلمانان با بسیاری از بیماریهای کلاسیک عفونی مانند آبله نشانگر پیشرفت آنان در شناخت آسیبشناسی این بیماریها است.

رازی به دقیق ترین شکل ممکن به توصیف و شرح آبله می پر دازد. ابن رشد، پزشک و فیلسوف سرزمین اندلس، مفاهیم ایمنولوژیک مصونیت یابی در برابر این بیماری را صدها سال پیش از کشف آن در اروپا

آشکار میسازد(۳۷). هم به مای Exophilabet شده

ابن الخطیب (۱۳۱۳–۱۳۷۴ میلادی) پزشک و سیاستمدار اندلس، روش سرایت طاعون را از راه واگیرش را در رسالهای از خود بر جای میگذارد. با این اندیشه نه تنها مفاهیم متافیزیکی اروپائیان را دربارهٔ روش سرایت این بیماری در هم می شکند بلکه اندیشهای نوین را در پیرامون ایمنولوژی این بیماری عنوان می دارد و سرانجام می نویسد: «مسری بودن این بیماری اثبات شده است، وسیلهٔ تجربه، آزمایش علمی حواس مدرکه و تشریح جسد و شامل شواهدی است، این مدارک دلیل غیر قابل تردیدی را ارائه می دهند» (۳۸، ۳۹).

در نیمهٔ نخست قرن نهم میلادی، ابن ماسویه توصیفی موشکافانه از بیماری جذام ارائه می دهد. از این رو پزشکان مسلمان، بیماران جذامی را در بخشهای ویژهای در بیمارستان بستری می کردند و با آنان با نام یک بیمار، بدور از هر گونه تصور متافیزیک و پرخاشجویانه برخورد می کردند (۴۰).

پورسینا نیز در بیماریهای ریه در گفتاری به بیماری سل می پردازد و واگیر بودن این بیماری را آشکار می کند. سپس ابوالقاسم زهراوی به کاوش پیرامون سل ستون فقرات Tuberculosis of the spine می پردازد. هفتصد سال پس از زهراوی پزشکی دیگر به نام پر سیوال پت می پردازد. هفتصد سال پس از زهراوی پزشکی دیگر به نام پر سیوال پت Peroival pott از انگلستان دوباره به این بیماری اشاره می کند و در نهایت در جهان پزشکی سل ستون فقرات بنام بیماری پت Poti's disease

با نگرش در نوشتارهای طبی که از مسلمانان بر جای مانده است به آگاهی آنان از بسیاری دیگر از بیماریهای عفونی مانند سیاه سرفه Anthrax و ... که میبریم(۴۱).

پزشکان مسلمان دربارهٔ بیماریهای انگلی نیز به کشفیاتی نایل آمدند. ابوالقاسم زهراوی موفق به شناخت Dracunculus medinensis که یکی از نماتودهای انگلی بافتی است می شود و تظاهرات و نشانههای پسوستی ایس انگل را نیز توصیف می کند (۴۲). ابن سینا نیز انگل آنکیلوستوم Ancylostomiasisرا کشف می کند که یکی از شایعترین بیماریهای انگلی است و اکنون بیش از ۷۰۰ میلیون نفر در جهان به این نماتود Nematode رودهای دچارند (۴۱).

ابن زهر پزشک و فیلسوف مسلمان اندلسی که برای نخستین بار به تفکیک نشانه های بالینی آماس دیافراگم و آماس پریکارد Pericarditis تفکیک نشانه های بالینی آماس دیافراگم و آماس پریکارد کشف انگل تفاوت آنها با بیماریهای ریوی پرداخته است، موفق به کشف انگل Sarcoptes hominis کسه می شود (۴۲، ۴۳). اینها همگی نمونه هایی هستند از پیشرفتهای مسلمانان در شناخت و به تصویر کشیدن سیمای بیمارهای داخلی و عفونی.

## منابع:

1 Ranking GSA: The life and works of Rhazes. London, Oxford University Press, 1914, PP 239-268.

۲- براون، ادوارد: تاریخ طب اسلامی، انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۹۴. ص ۱۰۳.

٣ ـ همان بشين، ص ٣٨.

4- Behbehani AM: Rhazes, The original portrayer of small pox. JAMA 1984: 252(22): 3158.

5- Temkin O: A medieval translation of Rhazes clinical observations. Bull Inst Hist Med 1942; 12:102-117.

۲- همان مرجع شمارهٔ ۲. ص ۷-۲ A.

٧- همان ييشين، ص ٧-٧٨.

3- Browne, EG: Arabian Medicine. Cambrielge, England, Cambrige University Press, 1962. P 53.

٩ ـ همان مرجع شمارهٔ ٩.

10- Clendening L: Source Book of Medical History. NewYork, Dover Publications Inc, 1942. P 71.

۱۱\_همان مرجع شمارهٔ ۲. ص ۲۸.

۲۱-همان مرجع شمارهٔ ۴. ص ۱۵۹۳.

۱۳ ـ نجم آبادی، محمود: آبله و سرخک از نظر رازی و مقایسه آن با طب امروز، طب سستی ایسران، میؤسسه مسطالعات و تسحقیقات فسرهنگی، ۱۳۲۲. Total at the end (The man and In 1/1 1/1 1/2)

۱۴- زکریای رازی، ابوبکر محمد: کتاب الجدری و الحصبه، به اهتمام محمود نجم آبادی. دانشگاه تهران، ۱۳۷۱. ص ۸-۴۷.

10- همان پیشین. ص ۲۷، ۲۲. مراد المراد مراد مراد مراد مراد المراد المراد

 ۱۱- الگود، سیریل: تاریخ پزشکی ایران و سرزمینهای خلافت شرقی، ترجمهٔ باهر فرقانی، امیرکبیر، ۱۳۵۲. ص ۲۳۲.

٧١ ـ همان مرجع شمارهٔ ٢. ص ٨٨. ١٨. ٢ مي ١٨ ميال و ١٨ ميال و ٢٠

١٨- همان مرجع شمارهٔ ٤. ص ١٥١٧. الله معان مرجع شمارهٔ ٤.

19- Whitehead ED, Bush RB: Abu Bakr Muhammad
Ibn Zakariya Al-Razi (Rhazes). Invest Urol. 1967; 5:
215.

٠٠ ـ همان مرجع شمارة ٢، ص ٨٠. مرا الم ١٠٠ عالم عليه ١٠٠ عالم من ١٠٠

21- Kottek SS: "Mater Puerorum": A medieval naming for an enigmatic children's disease. Eur J pediatr 1981; 137: 75-79.

۲۲ ـ فرشاد، مهدی: تاریخ علم در ایران. امیر کبیر، ۱۳۲۱. ص ، ۲۹.

٢٣- همان مرجع شمارة ٢١، ص ٢٩-٨٨. في حد الله الماسع على الله الله

٣٤ ـ كرادوو، بارون: متفكران اسلام، ترجمهٔ احمد آرام. دفتر نشر فرهنگ اسلامی،

39. Han 1771. 5 9. w 97. of the Arabs New York, 1960.

۱۲۵-هونکه، زیگرید: فرهنگ اسلام در اروپا. ترجمهٔ مرتضی رهبانی. دفـتر نشـر فرهنگ اسلامی، ۱۳۲۱. ص ۱۸۷. ۲۵ سه ۲۵ مالید و سه کالمه ۲۰  ۲۳ ابوعلی سینا: قانون در طب (کتاب سوم، بخش اول)، ترجمهٔ عبدالرحمن شرفکندی. تهران، سروش ۱۳۹۳. ص ۲۳۲۳.

٧٧ ـ همان يشين. ص ٧٥.

۲۸\_ همان پیشین. ص ۱۹۸\_۸۲۱.

۲۹ ـ همان پیشین. ص ۲۸۳.

۳۰ ممان پیشین. ص ۱ ۳۹.

٣١\_ همان مرجع شمارة ١٦. ص ٥-٢٣٤.

۳۳ گاردنر، الدونجی: تاریخ بیولوژی، ترجمهٔ علی معصومی و کیوان نریمانی، شاهنگ، ۱۳۲۲. ص ۸۲.

33- Syed IB, Leuisville KY: Islamic medicine 1000 years ahead of its times. J Islamic Med Ass, 1981; 13(1): 7.

٣٤\_همان مرجع شمارهٔ ٢٢. ص ٧٠١

۳۵ نجم آبادی، محمود: تاریخ طب در ایران پس از اسلام. دانشگاه تهران، ۱۳۹۸: ص ۸-۷۲۲.

36- Lyons As: Medicine - An Illustrated Histosry, NewYork, HN, Abrams Inc, 1978. PP. 295-317.

٣٧\_همان مرجع شمارهٔ ٢٥. ص ١٢٥.

. ۲۸ همان پیشین. ص ۲۸ ا

39- Hitti, Ph.K: History of the Arabs, NewYork, 1960, PP. 5-6.

. ۴ ـ همان مرجع شماره ۲۵. ص ۲۵ ـ ۲۲۱. عدا ۱۳۶

- 41- Haddad FS: Leb Med J. 1973; 26: 331-346.
- 42- Pushmann T: A Histry of Medical Education. NewYork, Hafner Publishing Company, Inc, 1966. P. 164.

۴۳ \_\_: زندگینامهٔ علمی دانشمندان اسلامی، شرکت انتشارات علمی و فرهنگی،
 ۱۳۲۵، ص ۲۰.

to find the St. Liberts of the 120 to 1840.

The state of the state of

فصل ششم

بيهوشي وجراحي

## بیهوشی و جراحی

در آثار علمی و پزشکی که از مسلمانان به یادگار مانده است به شواهد متعددی بر میخوریم که گویای این حقیقت است که مسلمانان در تمام زمینه های جراحی از داروهای بیهوش کننده استفاد می کرده اند. جراحان از داروهای گیاهی گوناگون به تناسب نوع جراحی برای ایجاد بیهوشی در سطوح متفاوت از بیهوشی موضعی یا بیهوشی عمومی استفاده می کردند. ابن سینا در قانون چنین اشاره می کند:

«اگر بخواهند شخصی را به سرعت و بدون آزار رساندن بیهوش کنند، کافی است قدری خزهٔ معطر یا صبر زرد به شراب بیفزایند. در مورادی که عمل دردناکی بر روی اندامها انجام می شود، برای تحمل درد شدیدی که اغلب وجود دارد بیهوشی عمیقتری مطلوب است. در ایس گونه موارد باید آب تلخهٔ گندم به شراب اضافه کرد و یا شاهتره، تریاک و بذرالبنج (نیم درم از هر کدام)، جوز هندی یا چوب خشک صبر زرد را (چهار گرین از هر کدام) بکار برد. اینها را به شراب می افزایند و بمقدار لازم مورد استفاده قرار می دهند یا اینکه بذرالبنج سیاه را در آب با ریشهٔ مهرگیاه می جوشانند تا به رنگ قرمز در آید و بعد آنرا به شراب اضافه می کنند» (۱).

روش بیهوشی عمومی در جراحیهای چشم نیز بکار برده میشد. علیبن عیسی که از چشمپزشکان بزرگ در سدهٔ دهم میلادی است در توصیف بسیاری از جراحی های چشم واژهٔ «تنویم» که به معنای ایجاد خواب است و کاملاً با بیهوش کردن مشابه است بکار می برد. او در تذکرة الکحالین می نویسد:

«ابتدا باید مریض را به خواب برد و بعد پلک را برگرداند.» (۲،۲).

دستورهای مشابهی در مورد برداشتن کیست هیداتید Pannus میل بانوس Pterygium داده شده است. در یک نوشتار پزشکی از ثابت بن قره به عبارات مشابهی بر میخوریم:

«عمل در حاشیهٔ عنبیه باید وقتی انجام گیردکه بیمار را خوابانده باشند.»

او نیز واژه «تنویم» را در این مورد بکار می برد (۴).

ابوالقاسم عراقی از کیمیا گران سدهٔ سیزدهم میلادی در کتاب «عیون الحقایق» چندین روش برای تهیه ترکیبات بیهوشی نوشته است. نویسندهٔ کتاب ذخیرهٔ کامله نیز از داروی بیهوشی که روش تهیه آنرا با زبان شیمیایی بغرنجی نوشته است نام می برد که در فاصلهٔ چند دقیقه بیمار را بیهوش می کرده است و حتی در یک مورد بیمار را تا هفت روز به حال بیهوشی نگه داشته است (۵).

اما بیهوشی از راه استنشاق روشی است که مسلمانان ابداع نمودند و آنرا اسفنج بیهوشی نامگذاشتند که در حقیقت آلودهای از ترکیبات نارکوتیک Narcotic و آروماتیک Aromatic بود. همین آگاهی

مسلمانان از تکنیکهای بیهوشی است که پیشرفت آنان را در جراحی امکانپذیر ساخته و باعث گستردگی میدان اعمال جراحی شد.

در هنگامه تبلور بلور دانش پزشکی بدست ابن سینا و رازی و ... جراحی در نقش شاخهای از دانش پزشکی جدایی یافت. از این هنگام انفکاک بین پزشکان و جراحان و پدید آمدن تخصص آغاز می شود. در نتیجه بدست آمدن تجربیات نوین و روشهای گوناگون در جراحی، این شاخه از دانش پزشکی نیز خود به سه رشتهٔ گوناگون مجزا می گردد. برخی از جراحان مسلمان به جراحی عروق می پرداختند و برخی دیگر از آنان در رشتهٔ جراحی عمومی یا ارتوپدی، تکنیکها و روشهای مربوطه را فرا می گرفتند. هر چه پزشکان بر درمان بیماریهای داخلی پیروزی می افرا می گرفتند. هر چه پزشکان بر درمان بیماریهای داخلی پیروزی می انتدا از بکارگیری جراحی دوری می جستند. اما از بکارگیری آن در شرایطی که دارودرمانی سود نمی بخشید هرگز پرهیز نمی کردند، تا آنجا که خود رازی که همواره بر دارودرمانی تأکید می کند رسالهای در پیرامون جراحی و کتابی نیز دربارهٔ شکستگیها می نویسد. همچنین گفتارهایی نیز جراحی در بخش هفتم از کتاب المنصوری رازی و در بخش نهم از دربارهٔ جراحی در بخش هفتم از کتاب المنصوری رازی و در بخش نهم از کتاب الملکی علی بن عباس وجود دارد.

ابسوالقساسم زهسراوی (۹۳۰-۱۰۱۳ م) که در اروپ ابنامهای Abulcasis ، Alzahravivs or Bucasis مشهور است، برجسته ترین جراح دنیای طب اسلامی است که تکنیکها و روشهای جراحی وی هنوز در جراحی مدرن کاربرد دارد. او در کتاب خود بنام التصریف با به تصویر کشیدن بیش از ۲۰۰ ابزار (که بیشتر آنها ساختهٔ خود اوست) به کاربرد

آنها در هر یک از زمینه های جراحی اشاره می کند (۷، ۸).

او نخستین جراح در تاریخ جراحی است که پنبه را در پانسمان زخمهای جراحی و کنترل خونریزی بکار برده است. زهراوی پنبه را نیز در دور استخوانهای شکسته برای امتداد قرار دادن دو سر استخوان و در درون واژن بصورت لایه لایه Vaginal padding بکار می برد(۹) و همچنین نخستین کسی است که در تاریخ پزشکی، روش تراکئوستومی محمچنین نخستین کسی است که در تاریخ پزشکی، روش تراکئوستومی که با فشار برنای تهدید خفگی را به همراه دارند، انجام می داد(۱۰).

عمل جراحان مسلمان بر روی واریس Varicosis و بواسیر Hemorrhoid یک روش درمانی کامل بوده است و روش زهراوی در بر داشت وریدهای واریکوس تقریباً همان روشی است که در جراحی مدرن بکار برده می شود (۱۱). توصیفی که این جراحان از مکانیسم و چگونگی ایجاد فتق Hernia و هیدروسل Hydroceleکردهاند واقعاً شگفتانگیز است.

نخستین جراحی که تکنیک کولوستومی Colostomy را به جهان جراحی شناساند، یک جراح مسلمان از شیراز بود که این عمل را بر روی یک بیمار که دچار رشد تومور بدخیمی در رودهٔ بزرگ بود، انجام داد. وی پایههای تئوریک این تکنیک را از گفتار پورسینا در قانون دربارهٔ آنترستومی Antrostomy رداشت کرده بود (۱۲).

دکتر الگود در کتاب پر ارزش خود بنام تاریخ پزشکی ایران و سرزمینهای خلافت شرقی می نویسد: «مطالعهٔ جراحیهای شکم حتی

شگفتانگیزتر است. زیرا به نظر می رسد که جراحان آن دورهٔ به اصطلاح عقب مانده، به راحتی شکم را باز می کردند و حفرهٔ صفاقی Peritoneal cavity را با روش مجاز امروزی عمل می کردند (۱۳).

جرجانی، پزشک و دانشنامه نویس و نویسنده ذخیره خوارزمشاهی چگونگی درمان جراحی آبسه های درون حفرهٔ صفاق را شرح داده است و از اهمیت بیرون کشیدن و برداشت کامل چرک از درون حفره صفاقی Peritoneal cavity طی جریان عمل تأکید بسیار نموده است و حتی پیشنهاد کرده است که لولهای می بایست در درون آبسه از راه همان برش کار گذاشته شود تا ترشحات و مواد چرکین آبسه از این راه بیرون آید. بهاء الدوله سپس ادامه می دهد که بیمار پس از عمل باید به حال نشسته تحت مراقبت قرار گیرد و در صورت لزوم لولهٔ دیگری در طرف دیگر کار گذاشته شود. این نویسنده در جای دیگر می نویسد:

«ممکن است بتوان لولهٔ تخلیه مخصوصی ساخت که یک سر آن بسیار باریک و سر دیگر به کیسهٔ بی منفذی متصل باشد. حال اگر سوراخ کوچکی در وسط لوله باز شود چرک از راه مکش تخلیه می شود و نیازی به شکافتن جدار شکم یدید نمی آید.»

بدینگونه ملاحظه میگردد که بهاءالدوله بر فولر Fowler از نظر موقعیتی که برای بیمار عمل شده پیشنهاد کرده و بر پوتین Potin از لحاظ ابزاری که جهت کشیدن چرک ابداع کرده، پیشی جسته است(۱۴).

ابن زهر، پزشک اندلسی، روشی را برای تغذیه بیمارانی که مبتلا به

سرطان مری بودهاند از راه معده Gastric feeding پیشنهاد نمودکه در جراحی هنوزکاربرد دارد(۱۵).

این جراحان مسلمان، پس از پایان عمل بر روی شکم، رودهها را با آب گرم و سپس با شراب یا سرکهٔ گرم پاک می کردند. آنگاه ماهیچههای شکم را جدا از پردهٔ صفاق Peritoneum بخیه می کردند. در جریان این بخیه زدن یا از رودهٔ جانوران Sumal Gut که افتخار به کارگیری آن در علم جراحی از آن رازی است یا موی خوک که به گفته بوعلی احتمال عفونت با آن نادر است، استفاده می شد. در بستن سرخرگها و سیاهرگها از ابریشم محکم Silk استفاده می کردند (۱۷، ۱۷).

از جراحی های دیگر که در رشتهٔ جراحی عمومی انجام می گرفت بازکردن آبسه های کبدی (که بدون درمان ۱۰۰٪ مرگ و میر به همراه دارد) و آبسه های طحال از راه پونکسیون Puncture آنها بود که گفته می شود یک جراح قزوینی در این روش مهارت چشمگیری داشته است (۱۸).

در یورولوژی Urology نیز مسلمانان به پیشرفتهایی نائل شدند. رازی که از پیشگامان یورولوژی است از نشانههای بالینی بیماریهای یورولوژیک مانند آبسههای کلیه Renal abscess آگاهی گستردهای داشته است(۱۹) و روشهای گوناگون دارودرمانی را برای سنگهای مثانه و کلیه پیشنهاد نمود. هرگاه پزشکان مسلمان در درمان این سنگهای مجاری ادرار توفیق نمی یافتند با مدد تکنیکهای گوناگون جراحی این سنگها را خارج می نمودند.

ابن شينا مينويسد: العاصل العاصل العاصل العالم المان المان

«وقتی درمان طبی سودمند نیفتاد و خواستید اقدام به جراحی کنید کسی را برای این کار برگزینید که از تشریح مثانه باخبر باشد، فاصلهٔ موجود بین دو مجرای ترشحی بیضه را بداند، موقعیت نسبی رگها و عضلانی مثانه را بشناسد و بتواند در تمام مواردی که نیاز هست مراقبت لازم را معمول دارد. در این صورت هیچ صدمهای به دستگاه تناسلی بیمار نخواهد رسید، خونریزی پیش نخواهد آمد و هیچ نوع فیستول مزمن دیده نخواهد شد» (۲۰).

تکنیکهای گوناگونی برای جراحی و بیرون کشیدن سنگهای مجاری ادرار بکار مسیرفت. سنگ کسلیه با برش در ناحیهٔ کسم Pyelonephrolithotomy و سنگهای مثانه را با برش در ناحیهٔ فسوقزهاری Suprapubic cystostomy بیرون می آوردند. همچنین سنگهای مثانه را با روش و ابزاری که زهراوی پیشنهاد کرده بود خرد میکردند. رازی نیز روش Perineal urethrotomy را برای برداشت سنگهای پیشابراه Urethra و نیز رفع تنگی آن پیشنهاد کرده بود (۲۱) سنگهای پیشابراه

مسلمانان در پایه گذاری و پیشبرد ارتوپدی نقش برجستهای دارند. روشها و ابزارهای بیشماری که آنها در درمان شکستگیهای استخوانها بکار می بردند نشانگر پیشرفت آنها در این زمینه از پزشکی است. بدلیل گوناگونی روشها و پیچیدگی ابزارهای کاربردی، تنها متخصصین ارتوپد توان كار در اين رشته از پزشكى را داشتند. چنانچه بهاء الدوله در خلاصه التجارب چنين بيان مى دارد:

«جا انداختن استخوان نوعی عمل جراحی است و کار خطرناکی است. استاد ماهری در این زمینه لازم است که انسان کار او را ببیند و یاد بگیرد. از این رو من به تفصیلی که در کتابهای جراحی و شکسته بندی بیان می شود این عملیات را مورد بحث قرار نداده ام و تنها به ذکر اصول کلی و عمومی اکتفاکرده ام که اگر موردی بسیار ضروری پیش آید و جراح ماهری در دسترس نباشد این نوشته بتواند بعنوان یک منبع مطالعهٔ مختصر و کوتاه مورد استفاده قرار گیرد.» (۲۴).

از این نوشته به تخصصی بودن این رشته از جراحی می توان پی برد. ابوالقاسم زهراوی در ارتوپدی، روشی را برای جایگزینی در رفتگی کتف Shoulder dislocation بنیان گذاشت که امروزه بنام روش کوخر Kocher میوسوم است. او همچنین روشی را برای برداشت استخوان کشکک Patelectomy توصیف نمود که پس از یک هزار سال این روش دوباره توسط بروک Brooke به جهان ارتوپدی شناسانده شد (۲۵، ۲۶).

ار توپدهای مسلمان پس از آنکه اندام در رفته و استخوانهای شکسته را در جای خویش ثابت می کردند، آن را در گچ شکسته بندی می گذاشتند. ابو منصور موفق، یکی از نویسندگان پزشکی در سدهٔ دهم میلادی،

گفتاری دربارهٔ این روشها در کتاب خویش آورده است. گچ شکسته بندی در سال ۱۸۵۲ یعنی پس از یک هزار سال از کار برد آن در قلمرو اسلام دوباره در اروپا شناخته شده و به گچ پاریس موسوم می گردد(۲۷).

دکتر الگود که سالها در تـاریخ پـزشکی ایـران پـژوهش کـرده است سرانجام مینویسد:

«درمان شکستگیها در زمان مسلمانان به همان اندازهٔ دوران پیش ازکشف اشعهٔ ایکس در اروپا رضایت بخش بود و وسایل و ادوات زیادی برای اعمال فشار بر قطعات جابه جا شده اختراع شده بود.» (۲۸).

از ابداعات دیگر ابوالقاسم زهراوی در ارتوپدی این بود که محل شکستهای را که زخم نیز شده بود پس از گچ گرفتن، پنجرهای در میان محل گه گرفتگی برای زخم درست میکرد و با پنبه آن محل را می پوشاند.

پزشکان برجستهٔ یونانی بر این اندیشه بودند که بافتهای سفت مانند استخوان آماس ناپذیرند. اما اندیشهٔ پزشکان مسلمان مانند ابن سینا بر گفتار یونانیان در تضاد افتاد. چنانچه ارتوپدهای مسلمان با تکنیکهای پیچیدهای به جراحی استخوانهائی که دچار عفونت، استئومیلیت Osteomyelitis، شده بودند پرداختند.در تاریخ پزشکی طب اسلامی به اشارهٔ بهاء الدوله از جراحی استئومیلیت جمجمه که بیماری نادری است بر میخوریم و همچنین زهراوی نیز در نوشتار خود از جراحی بر روی استخوان درشتنی تخروز شده استخوان درشتنی تماری که در نتیجه استئومیلیت نکروز شده

بود سخن می راند (۲۹، ۳۰).

یژوهشهای یزشکان مسلمان پیرامون سیماریهای زنان و زاسمان از نشانه های باروری دانش یز شکی در تمدن اسلامی به شمار می توان آورد. زیرا یزشکان یونان همواره با بیماریهای زنان و روشهای زایمان و جراحم های وابسته به آن بیگانه بو دند. جرجانی در گفتار زنان و زایمان کتاب خویش به شناسایی روشهای تحریک زایمان به مدد داروها و ابزارهای پزشکی می بردازد. هنوز هم اندیشه و کارهای زهراوی در پیرامون زایمان و مامایی استوارانه ماندگار است. او نخستین کسی است که وضعیت لیتو تو می Lithotomy postition را در جراحی های زنان و زایمان پیشنهاد نموده است و روشها و ایز راهایی را برای زایمانهای دشو ار طرح ریزی نمود که در میان دویست ابزاری که در رسالهٔ جراحی خویش به تصویر کشیده است دیده می شو د (۳۱، ۳۲). او برای معاینه دقیق بالینی بخشهای درونی دستگاه تناسلی زنان نقشهٔ ابزاری را ریخت که با مدد قوانین فیزیک آئینه ها کار می کرد و برای معاینهٔ آسان واژن Vagina و گردن رحم Cervix ایزاری را ابداع نمود که اکنون نیز معاینهٔ این بخشهای دستگاه تناسلی زنان بدون این ابزار که امروزه اسیکولوم Speculum نامیده می شود امکانپذیر نیست (۳۳، ۳۳). برای بیرون کشیدن جنین مرده از رحم و نیز برای بیرون کشیدن نوزاد از درون واژن در جریان زایمان دشوار، ابزاری بکار می برد که اکنون نمونه های گوناگونی Forceps از آن در تمام بخشهای زایمان کاربرد دارد(۳۵، ۳۶).

از جراحیهایی که او بر روی دستگاه تناسلی زنان انجام میداد

برداشت پلیپهای گردن رحم Cervical polyp بود(۳۷). به همین اشارت بس که اکنون جراحان در سرتاسر جهان ناآگاهانه روشها و ابزارهایی بکار می برند که زهراوی در یک هزار سال پیش از این ابداع کرده بود(۳۸).

Syed 1B. Leatrville KY: Edanue medicine, 1000 years

Khairidah A.A. Alm, Wed. Hist. 1942, 34,409-415.

O Parluman TA history of medical editections. NewYork Hilfmer Publishing Congruent, The 1966. P.

A.-Quabi: Hospital Med. Proc. Camp. 1971; 1, 14-26.

71-adea walke 1 2 177.

1- and Commission Y-1777

15- Haddad FS: leb Med J. 1973: 26:131/314

# منابع:

۱\_الگود، سیریل: تاریخ پزشکی ایران، ۱۳۵۲، ص ۳۲۰.

٢ ـ همان ييشين.

٣- علم در اسلام، به اهتمام احمد آرام، سروش، ٢٣٦٦. ص ١٨٧.

۴\_ همان مرجع شمارهٔ ۱. ص ۲۱\_۲۳۰.

۵\_همان پیشین، ص ۳۲۳.

6- Syed IB, Leuisville KY: Islamic medicine, 1000 years ahead of its times. J Jslamic Med Ass, 1981, 13(1): 7.

7- Khairallah AA: Ann. Med. Hist. 1942, 34:409-415.

۸ ـ رک. به پانویس و «علم در اسلام» به اهتمام احمد آرام، ص ۱۸۲.

٩ ـ همان مرجع شمارهٔ ٣، ص ١٠.

10- Pushman T:A history of medical educations. NewYork, Hafner Publishing Company, Inc. 1966. P. 166.

11- Al-Qkabi: Hospital Med. Prac. Cairo, 1971: 1: 14-26.

۲ ۱ ـ الگود، سيريل: طب در دورهٔ صفويه، ترجمهٔ محسن جاويدان. دانشگاه تهران .

V471. w. 1-V.T.

۱۳ـ همان مرجع شماره ۱. ص ۳۲٦.

۱۴ ـ همان پیشین. ص ۷-۳۲۳.

15- Haddad FS: leb Med J. 1973: 26:331-314.

16- Castiglioni A: A History of Medicine. NewYork, Alfred A. Knopf, 1958. P. 268.

١٧\_همان مرجع شمارهٔ ١ ص ٩-٣٣٨.

۱۸ ـ همان پیشین. ص ۲۲۷.

19- Whitehead ED, Bush RB: Abu Bakr Mohammad Ibn Zakariya Al-Razi (Rhazes). Invest Urol 1967; 5: 215.

، ٢ ـ همان مرجع شمارهٔ ١. ص ٢٢٨.

١ ٢ - همان مرجع شمارهٔ ١٩.

22- Kairallah AA. Ann Med Hist. 1942, 34: 409-415.

۲۲ ـ همان مرجع شمارهٔ ۲. ص ۱۰.

۲۴- همان مرجع شماره ۱. ص ۲۱۸.

25- Haddad FS. Leb Med J. 1973; 26:331-346.

26- Haddad FS. "XXI International Congress of the history of medicin, (Sinenna 1986. Sep. 22), 1970, PP. 1600-1607.

۲۷ ـ فرشاد، مهدی: تاریخ علم در ایران، امیر کبیر، ۱۳۲۲ . ص ۷۰۰

۲۸ ـ همان مرجع شماره ۱. ص ۳۲۹.

٢٩ ـ همان ييشين . ص ٢٣٥ ـ ٢٢٦.

· ۲ ـ همان مرجع شماره ه ۱ . ص ۱۲۱.

۲۱ ـ همان پیشین. ص ۱۲۷.

32- Kairallah AA: Ann Med Hist.: 1942; 34:404-415

77 - aali aرجع شماره ۲۱. ص ۲۲ - ۵۲۲.

۳۴ مونکه، زیگرید، فرهنگ اسلام در اروپا، ترجمهٔ مرتضی رهبانی. دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۲۱، ص ۱۳۳۸.

۵۳\_ همان مرجع شماره ۱۲. ص ۵۶\_۲۶۲. Bake مرجع شماره ۲۱. ص

۲۳ ـ همان مرجع شماره ۱۰ . ص ۱۲۷.

۷۷ ـ همان مرجع شماره ۱. ص ۳۳۳.

۲۳ ـ همان مرجع شماره ۲۲.

The state

روسیان ویونانیان از داخش و هندر نبتاس و جنسهای شکی آکاس جدا آل نقاشتند افا این داخش در فیان سانتانان جنفان پیشر فت ناود ک بی از داور شناسی از نقاشقاقی برحستهٔ نبدن آنان قلمداد می شود د جنسهای بیشی از رشته مای وابسته راشکی بر طب آبریا ایر صحیبا اند ساما و دیدگاههای جنسهای کان فلهر راسیلام دهیها جیال پسر ا رساسی میون در آزیریا بایان برد و دانتیگاههای پرشکی اربیا حوالانگاه اند شامای نوین هایی و تحربی این بر میکان بیراههای فیان فیان بازی در سارتهای چنیم برد

سیاری از دارهای کاردزدی در جنس پرشکی تخییریدار در دامان د هنگه از شکی مسلمانان تقوین بافت و با روزد این رشته هندگاه با رشته های وابستا پرشکی به از بادای واژگان نیز در فرهنگ پرشکی در ب شه هواندی رازدهای آنادرسک و بادیلوزیک شامند رستا باشتهای به سنای باینکید و کناراکت ۱۳۸۲ ۱۳۸۲ به مینای آب میزوارید که در درهنگانگ چندهای دکی جهان تگای با شدهاند، در درهنگ پرشکی سیامانان دیگر بادیماند((ورای))

من المعلى المالية المنظمة المنط المنظمة المنظمة

والماس المنظل المنظلة المنظلة

## چشم پزشکی

رومیان و یونانیان از دانش و هنر بینایی و چشمپزشکی آگاهی چندانی نداشتند. اما این دانش در میان مسلمانان چندان پیشرفت نمود که پس از دارو شناسی از نمادهای برجستهٔ تمدن آنان قلمداد می شود. دانش چشمپزشکی بیش از رشتههای وابسته پزشکی بر طب اروپا اثر بخشید. اندیشهها و دیدگاههای چشمپزشکان قلمرو اسلام دهها سال پس از رنسانس هنوز در اروپا تابان بود و دانشگاههای پزشکی اروپا جولانگاه اندیشههای نوین علمی و تجربی این پزشکان پیرامون فیزیوپاتولوژی بیماریهای چشم بود.

بسیاری از واژههای کاربردی در چشم پزشکی نخستین بار در دامان فرهنگ پزشکی مسلمانان تدوین یافت و با ورود این رشته همگام با رشتههای وابستهٔ پزشکی به اروپا، این واژگان نیز در فرهنگ پزشکی اروپا ریشه دواند. واژههای آناتومیک و پاتولوژیک مانند رتینا Retina به معنای شبکیه و کاتاراکت Cataract به معنای آبمروارید که در فرهنگنامهٔ چشمپزشکی جهان نگاشته شدهاند، در فرهنگ پزشکی مسلمانان رشد یافتهاند (۱ و ۲).

نخستین کتاب کلاسیک چشمپزشکی بنام «کتاب العشر مقالات فی العین» توسط حنین در سدهٔ نهم میلادی نگارش شد و بی شک این نوشتار آغازگر جهشی بود که در متن تمدن اسلام در چشمپزشکی ایجاد شد. خود حنین می نویسد:

ومن متجاوز از سي سال مشغول تنظيم وتأليف رسالات

متعددی درباره چشم بوده ام که در آنها مسائل مختلف و متفاوت را که مردم درباره آن از من سؤال می کرده اند، دنبال کرده ام. بعد جیش از من خواست که این رسالات را که در آن زمان بالغ بر نه مقاله بود که یک جا جمع کنم و از آنها کتابی ترتیب دهم و یک مقاله هم به آن بیفزایم. من در مقالهٔ دهم تفسیری را دربارهٔ داروهای مرکب که پیشینیان ترکیب و در کتابهای خود برای درمان بیماریهای چشم پایه گذاری کرده اند، مورد بحث قرار داده ام (۳).

مقالهٔ دیگر که پیرامون فیزیولوژی و آسیب شناسی چشم از وی بجا مانده کتاب «المساثل فی العین» نام دارد.

علی بن عیسی که در سدهٔ یازدهم درگذشت، آمیزهٔ برداشت و تجربههای بالینی خود را در کتاب «تذکرهٔ الکحالین» نمایان نموده است. خود او در پیشگفتار کتاب چنین می نویسد:

همن نوشته ها و کتاب های پیشینیان را بطور تمام و کمال جستجو و مطالعه کرده ام و از خود فقط مطالب کمی راکه در محضر استادان فراگرفته یا ضمن تجربه و عمل در ایس زمینه بدست آورده ام، بر آن افزوده ام» (۴).

با این رساله دانش چشمپزشکی به اوج درخشندگی خود دست یافت. صدها سال آموزش چشمپزشکی در دانشکدههای پزشکی مسلمانان بر همین رساله استوار بود. از این رو این کتاب نیز پس از برگردان به لاتین با نام «رساله چشمپزشکی عیسی بن علی» به اروپا راه

یافت و در سالهای ۱۴۹۷، ۱۴۹۹ و ۱۵۰۰ در ونیز بچاپ رسید و چشم پزشکی اروپا بر آن بنیاد گذاشته شد(۵).

علی بن عیسی در بخش نخست این کتاب به آناتومی چشم می پر دازد و در بخش دوم به بیرونی چشم و در بخش سوم بیماریهای درونی چشم را که از برون چشم قابل معاینه نیستند، سخن می راند. این بخش سوم کتاب مرز دانش چشم پزشکی طب اسلامی را نشان می دهد. زیرا هر بیماری درونی چشم نموداری از بیماریهای عمومی بدن مانند بیماریهای قلب و عروق و کلیه می باشد و بخشی از کتاب گویای واقعیت پیوستگی ارگانیک بیماریهای درونی چشم با این بیماریهای سیستمیک و عمومی بدن است که ارگانیک بیماریهای در جایی از این بخش چنین اشاره شده است که نارسایی بینایی ممکن است از یک بیماری معدی یا بیماریهای مغز و اعصاب برخاسته باشد (۶). با توسل به همین اصل است که امروزه چشم پزشکان با مدد افتالموسکوپی Ophthalmoscopy گام مهمی را در شناخت و شناسایی بیماریهای سیستمیک بر می دارند.

کاربرد قانونهای اپتیک در تشخیص و درمان نارساییهای بینایی و بیماریهای چشم نقش مهمی را ایفا میکند. ابوعلی حسن بن هیثم که در سال ۹۶۵ در بصره زاده و در سال ۱۰۳۹ در قاهره درگذشت، پدر فیزیک نور نامیده می شود. زیرا پژوهشهای وی درباره بازتاب و زاویههای شکست نور و قوانین تابش نور در آئینههای گوناگون زیر بنای اندیشههای راجربیکن Leonardo da Vinci گوناردو داوینچی Leonardo da Vinci کپلر عامدهای نامود(۷، ۸).

با مدد همین پژوهشهایش در فیزیک اپتیک بود که توانست اندیشهٔ نادرست اقلیدس و بطلیموس را دربارهٔ مکانیزم بینایی بازبان ریاضیات درهم بشکند. زیرا فیلسوفان یونان، بینایی را نتیجهٔ انتشار اشعه نور از چشم می دانستند که پس از برخورد به اشیاء، به چشم بیننده باز می گردند و از کم و کیف آن شی اطلاعات را به شخص می رسانند و سبب بینایی و تشخیص اشیاء می شوند.

ابن هیثم نه تنها مکانیزم فیزیکی بینایی را بیان داشت بلکه چگونگی روند نورو افتالمولوژیک neuro - ophthalmology بینایی را نتیجه برخورد نور تابیده بر شبکیه و انتقال آن توسط عصب بینایی Optic nerve دانست. او چنان به ژرفای فیزیک نور دستیابی یافت که اصول تئوریک ساخت عدسی های گوناگون را بنیاد نهاد که پس از سیصد سال بر همین اساس این عدسی ها در اروپا ساخته شد(۹). بیگمان بررگترین خدمت مسلمانان در افتالمولوژی در درمان و توصیف فیزیولوژیک آب مروارید Cataract است.

علی بن عیسی در کتاب خود تصویر ابزاری را نشان می دهد که برای جراحی آب مروارید بکار می رفت. عمار بن علی موصلی در اثر مهم خود «کتاب المنتخب فی علاج العین» که پیرامون بیماریهای چشم در مصر نوشته است به روشهای گوناگون جراحی آب مروارید اشاره می کند. او با بکارگیری از ابزاری که علی بن عیسی در کتاب خود تصویر آن را نشان داده است روشی را در جراحی آب مروارید بنیان می نهد که کاملاً بر فیزیولوژی چشم استوار بوده است. اصول این روش پس از صدها سال

علی موصلی این ابزار را که سوزنی توخالی بود از راه برش سفیدهٔ چشم Sclera وارد چشم می کرد و با مکش، عدسی چشم را که دچار آب مروارید بود بیرون می کشید. این روش مانع ایجاد بریدگی در فضای داخلی چشم و در نتیجه کم شدن مایع روان می گردید (۱۱، ۱۱، ۱۲).

از جراحیهایی که چشمپزشکان انجام دادند درمان عفونت مزمن مجاری اشکی Dacryocystitis از راه میل زدن Probing بود. افزون بر توصیف فیزیولوژیک پاتولوژیک آب مروارید، بسیاری از پدیدهها و رویدادهای پاتولوژیک چشم مانند پانوس Pannus، گلوکوم Pterygium کاخنک Corneal Ulcer، ناخنک Pterygium تراخم Trachoma و تومورهای نئوپلاستیک چشم را نخستین بار مسلمانان در تاریخ پزشکی موفق به شناخت و درمان آنها شدند(۱۳).

در زمینهٔ آناتومی و فیزیولوژی چشم نیز مسلمانان به پیشرفتهایی نایل شدند. کشف واکنش مردمک Pupil در برابر نور که نخستین بار رازی به توصیف آن پرداخت و همچنین تعداد و موقعیت دقیق ماهیچههای حدقه پشم Extrinsic muscles که ابن سینا به شرح آنها می پردازد نمونههایی از پیشرفت مسلمانان در آناتومی و فیزیولوژی چشم است(۱۵،۱۴).

١-علم در اسلام، به اهتمام احمد آرام. سروش ١٣٦٦. ص ١٧٦.

2- Syed IB, Leuisville KY: Islamic Medicine 1000 Years Ahead of Its Times. J Islamic Med Ass, 1981; 13(1):7.

٣- الكود، سيريل: تاريخ پزشكي ايران، امير كبير، ١٣٥٦. ص ١٦٧.

۴\_همان پیشین. ص ۱۲۱.

۵-همان پیشین. ص ۱۹۸.

٢- همان پيشين. ص ١٦٧٢.

7- Lewis B: Islam and the Arab world. New York, American Heritage Publishing Co. Inc. 1976. PP: 187-200.

 ۸-سارتون، جرج: شش بال (مردان علم در رونسانس)، ترجمهٔ احمد آرام. سازمان انتشارات و آموزش انقلاب اسلامی، ۱۳۱۴. ص ۱۲۱.

٩ - همان مرجع شمارهٔ ۲. ص ۱۱ - ۱۰.

١٠ ـ همان مرجع شمارهٔ ٣. ص ١٦٤.

۱۱ـالگواد، سیریل: طب در دورهٔ صفویه، ترجمه محسن جاویدان، دانشگاه تهران، ۱۳۵۷. ص ۷۷.

12- Meyehof, M. Las Opesacines de Cataractu de, Ammur ibn, Ali AL-Mausili, Oculista de el cairo, in Fire Languages including English, Barcelona, 1937.

١٣ ـ همان مرجع شمارهٔ ١١. ص ٢-١٦١.

14- Arberry Ay: The legacy of persia. Oxford. 1953.

10\_ همان مرجع شمارهٔ ٢. ص ١١. من المثلا المثلا المثلا المثلا

## از غار حرا تا اکسفورد "

در لایان گفتارهای این نماله کوشت شده است که به جید و سفر اد امریزالیکهای تحلیل آز دیارگاه خاشدهناسی نمید و تاریخ نمید داد، شود.

ا- چرا شالمالان به سرى مام كرايش بايد.؟ ٢- يا جه ايزاري سالمالان در مار چريشكى پيشرفت كر 100

المعالدة تاريخ بالمد الملام والبرائي به تعلى بعواعت والمدرا؟

هر خال جراء تحديثان المعاهلات و حريا راازه قلم كم سقيل والناس و
المالي المست أغاز المركر و دو البر بعديا و لم يلاكر تسخيل الماللي قا هدفته
و دانش أن المست كه در حديث وربواللي أن هيوز بالبرياسيين أوافق فر آن و
العالم يعامر العالام المسكر هاى فروالتي سودند كمه مسلمانان أن بدوى
والمش القاران سوق من والفلا از البن و مسلمانان أن وفياي عليم بيني
والمش القاران الم المعالكة وه و المعالمين المستوين أو هر كلات ما هي المعالمين المواقع أن يديدهاي
المعالمين فرايش به طيعت فله و المأتما كه ماهاى ميزوهاي أن يديدهاي
طيعي (و علمه نما من نموا دور ...) است الوحيد متاولوز تك احتلا و سبك
المناس المعالمين على و مادى المستوين المعالمين المعالمين و مادى المستوين المعالمين المعالمين المعالمين و مادى الله عسي و المادة المناس المعالمين المناس المعالمين و المادة المعالمين و المادة المينيات المعالمين و المادة المينيات و المادة المينيات المعالمين و المادة المينيات و المادة المينيات المعالمين و المادة المينيات المعالمين و المادة المينيات و المادة المينيات المعالمين و المادة المينيات و المينيات و المادة المينيات و المين

<sup>\*</sup> ارائه شده در جشنوارهٔ جرجانی. شیراز، ۱۳۷۳.

### از غار حرا تا اكسفورد \*

در لابلای گفتارهای این مقاله کوشش شده است که به چند پرسش اساسی، پاسخهایی تحلیلی از دیدگاه جامعه شناسی تمدن و تاریخ تمدن داده شو د.

١- چرا مسلمانان به سوى علم گرايش يافتند؟

۲- با چه ابزاری مسلمانان در علوم پزشکی پیشرفت کردند؟

٣- چگونه اروپا به علوم پزشكي مسلمانان دست يافت؟

۴- مطالعه تاریخ پزشکی اسلام و ایران چه نقشی خواهد داشت؟ در غار حرا، نخستین نغمههای وحی با واژه قلم که سمبل دانش و فرزانگی است آغاز میگردد و این سمبل، نویدگر تشکیل تمدنی فرهیخته و دانشگر است که درخشش پر توهای آن هنوز پابرجاست. آیات قرآن و تعالیم پیامبر اسلام، اخگرهای فروزانی بودند که مسلمانان را بسوی دانش اندوزی سوق می دادند. از این رو مسلمانان تا ژرفای علوم پیش می روند. زیرا قرآن که نشانگر ره رستگاری است بیش از هر کتاب مذهبی و علمی گرایش به طبیعت دارد. تا آنجا که نامهای سورههای آن پدیدههای طبیعی (رعد، نمل، نحل، نور ...) است. از جنبه متدولوژیک، متد و سبک قرآن برای شناخت خدا، بررسی پدیدههای طبیعی و مادی است و خدا را در ورای طبیعت جستجو نمی کند. آفرینش آسمانها و زمین و چگونگی در ورز و شب و پدیدههای جوی را از نشانههای شناخت خدا می داند. پس در ورز و شب و پدیدههای جوی را از نشانههای شناخت خدا می داند. پس

<sup>\*</sup> ارائه شده در کنگرهٔ بین المللی تاریخ پزشکی در اسلام و ایران. تهران، ۱۳۷۱.

ت مدن ساز اسلامی نمو کرد و علوم فیزیولوژی، گیاهشناسی، زیست شناسی، کیهان شناسی، فیزیک، ریاضیات، شیمی، فارماکولوژی و پزشکی تکوین یافتند.

کالبد شکافی جامعه شناسی انقلابهای کلاسیک معاصر نشانگر آن است که عروج علمی و تکنولوژیک هر انقلاب پس از دورهای ناپایدار که پایه های نظام انقلاب مستحکم می شود آغاز می گردد(۱). بر اساس همین مدل تحلیلی، نخستین سالهای انقلاب توحیدی اسلام صرف مبارزه و تشکیل ساختار سیاسی حکومت شد و پس از شکلگیری نظام و رهایی از تنشهای سیاسی و نظامی، رشد و نمو علمی و پژوهش در مقولات علمی سیر صعودی یافت. از این رو دوران طلایی تمدن اسلامی در حقیقت از سال ۷۵۰ میلادی (۱۳۳۱) تا نیمه قرن یازدهم میلادی (یعنی تا زمانیکه در دو قطب امپراطوری تهدیدهای سیاسی و نظامی مانند تهدیدات ترکها در ایران و بغداد و تهدیدات مسیحیان در فلسطین و اسپانیا، پس از سقوط خلافت قرطبه فزونی گرفت) می باشد (۲).

دانش پزشکی یکی از شاخههای علومی است که مسلمانان در تمدن خود در آن برتری یافتند و آن را به اوج شکوفایی رساندند تا آنجاکه این دانش یکی از جلوههای بنیادی تمدن درخشان مسلمانان قلمداد می شود (۳).

میراث علوم پزشکی دانشکده پزشکی جندی شاپور که آمیزهای از طب آسیایی و یونانی بود با مهاجرت استادان و پزشکان این دانشگاه به دربار خلفای عباسی به بغداد انتقال یافت و این آغاز رشد دانش پزشکی

در جهان اسلام است. سیس ترجمه نوشتارهای یونانی، پارسی و هندویی در تمام زمینه های علوم (بویژه پزشکی) آغاز می گردد و در نتیجه مرکز دانش تجربی به شرق، در بغداد انتقال می یابد و بغداد در قلب جهان اسلام، در کنار قاهره و دمشق، مرکز فراگیری و زاینده پژوهشهای علمی می شود و زبان عربی نه تنها در زمینه دیپلماسی بلکه در یادگیری و پخش مفاهیم علمي از دامنه هیمالایا تا كوههاي پيرينه اعتبار مي يابد (۴، ۵، ۶). پس از دوره مهاجرت پزشکان و دوران ترجمه میراث پزشکی تمدنهای پیشین، ساختار تندیس تئوریک طب اسلامی کمکم شکل میگیرد. بطوری که در سال ۸۸۰ میلادی که رازی برای کسب طب راهی بغداد میگردد ترجمه های بسیار عالی از نوشته های طبی را می یابد که این نوشتارها عناصر اندیشه این اندیشمند بزرگ تاریخ طب را میسازند. از این زمان در سایه تلاشها و پژوهشهای رازی، بذرهای کاشته طب اسلامی جوانه می زنند و تاریخ پزشکی مسلمانان در تمامی زمینه های پزشکی از آناتومي تا تجزيه و تحليل كلينيكي دچار انقلابي ژرف و بنيادي مے شود(٧).

دانشمندان مسلمان هرگز از گفتارها و نوشتارهای دانشمندان یونان بطور دگماتیک پیروی نکردهاند بلکه خود با ابزار برنده مشاهده و تجربه آغاز به ترتیب مشاهدات برنامهریزی شده و آزمایشات در قالبی علمی نمودند و مواد خام راکه یونان و ایران برگرفته بودند دگرگون ساخته و پایه شاخههای گوناگون علوم را با ابزار تجربه استوار کردند. چنانچه حسن بن هیثم بصری پدر فیزیک نور می گوید:

«احساس کردم که به حقیقت در علوم نخواهم رسید مگر اینکه عناصر اصلی معرفت من پدیده های حسی که عقل آنها را تنظیم مینماید مستند باشد» (۸).

در زمینه پزشکی نیز پزشکان مسلمان نه تنها در آموزش این دانش رهی دیگر گزیدند که هنوز هم در بزرگترین دانشکدههای پزشکی دنیا بکار می رود، بلکه در پذیرش اندیشهها و گفتارهای بقراط و جالینوس نیز سر به عصیان کشیدند (۹) و با مشاهدات بالینی و معاینات کلینیکی دلایل مستحکمی در رد نظریات آنان یافتند. چنانچه علی بن عباس که از ستارگان درخشان آسمان طب اسلامی است در پیشگفتار کتاب ملکی بحثی انتقادی درباره آثار پزشکان پیش از خود مانند بقراط و جالینوس را بعشی می کشد. وی اندیشه نوینی را در رابطه با فیزیولوژی حرکات رحم بر خلاف گفتار بقراط بیان می دارد.

عبداللطیف (۱۱۶۲-۱۲۳۱ م) نیز پس از مطالعه هزاران استخوان جمجمه و ستون فقرات به گفتار جالینوس در زمینه آناتومی انسان یورش میبرد.

«ولی با همه احترامی که به جالینوس میگذارم آنچه با چشم خود می بینم قابل قبول تر است» (۱۰).

اهمیتی که پزشکان مسلمان به مطالعه بالینی و معاینه فیزیکی بیمار می دهند ابزار تجربهای است که به دانش ژرف و درخشان پزشکی عصر خود دست می یابند. زیرا تنها راه شناخت دقیق روند بیماری از راه مشاهده بالینی و فیزیکی بیمار است. این یک قانون ثابت طب مدرن

است. بر اساس همین قانون بودکه پزشکان مسلمان به یافتههایی در طب دست یافتندکه بیشک یک هزار سال پیشتر از زمان خود بود.

مسلمانان دانشکده های پزشکی خود را نیز بر اساس الگوی دانشکده پزشکی جندی شاپور که در سال ۶۳۶ میلادی به تسخیر مسلمانان در آمد پایهریزی کردند. سپس دانشکده های پزشکی دیگری در شهرهای بغداد، بصره، بخارا، نیشابور، دمشق، سمرقند، قاهره و اسپانیا یکی پس از دیگری آغاز به خودنمایی کردند. تا آنجا که تنها در اسپانیا در زمان سلطه مسلمانان به این سرزمین ۱۷ دانشگاه رسالت ترویج و آموزش علوم را بعهده داشتند.

آموزش پزشکی که شامل آموزش تئوریک (آناتومی، فیزیولوژی، شیمی، فارماکولوژی، علوم پایه و توکسیکولوژی) بود بسیار جدی و سیستماتیک طرحریزی شده بود. در آموزش علوم بالینی، دانشجویان چگونگی تشخیص بیماریهای داخلی، ارتوپدی و جراحی عمومی را بر اساس نشانه شناسی و پاتولوژی و چگونگی روش درمان آنها را نیز یاد می گرفتند (۱۱). ولی هسته بنیادی آموزش بالینی بر اساس برخورد رویا روی دانشجو و بیمار استوار بود.

رازی همواره به دانشجویان یادآور می شد که آنان هنگام برخورد با بیمار می بایست نشانه های کلینیکی را که در نوشتارهای درسی پزشکی نوشته شده است را با نشانه های بالینی بیمار در بیمارستان مقایسه کنند تا طب را بر بالین بیمار بیاموزند. زیر اآموزش پزشکی مدرن نیز بر برخورد رویاروی و معاینه فیزیکی و مشاهده بالینی بیمار استوار است و این تنها

کلید راه یابی به دانش ژرف طب مدرن است. در آکادمی علوم قاهره که در سال ۱۱۰۵ میلادی تأسیس شد، دانش پزشکی در کنار علوم دیگر تدریس می شد. پذیرش در این آکادمی هیچگونه محدودیت فکری مذهبی را شامل نمی شد. پیروان همه ادیان در کنار مسلمانان می توانستند از کتابخانه بزرگ آن که ۱۸ تالار را شامل می شد و همچنین از کلاسهای دروس تئوری و بالینی آن بهره مند شوند.

بیمارستانهای آموزشی که جایگاه آموزش طب بر بالین بیمار است در متن فرهنگ علوم پزشکی اسلام رشد یافتند تا آنجاکه از آنها بعنوان نشانههای برجسته تمدن مسلمانان یاد می شوند (۱۲، ۱۳، ۱۴، ۱۵). مجموعهای نفیس از جدیدترین کتابها و نوشتارهای پزشکی در کتابخانه هر بیمارستان یافت می شد. تالار بزرگی که جهت برگزاری کنفرانسهای پزشکی بر پا شده بود در کنار مجموعهای نفیس از جدیدترین کتابها و نوشتارهای پزشکی که در کتابخانه ویژه این بیمارستانها جای داشت سیمای آموزشی و پژوهشی این مراکز درمانی را هر چه بیشتر جلوهگر می ساخت. تنها در کتابخانه بیمارستان طولون که در قاهره در سال ۸۷۲ میلادی ساختمان آن به پایان رسید ۱۰۰۰۰ جلدکتاب موجود بود(۱۶). هر بیمار بستری پروندهای داشت که در آن توصیفی از نشانههای بالینی، روش و نتیجه درمان در آن نگارش یافته بـود(۱۷). ایـن پـروندهها در بایگانی وابسته به هر بیمارستان نگهداشته می شد. همین یادداشتها و پروندهها بود که منبع مواد خام پژوهشی دانشمندان و پزشکان مسلمان را تشکیل می داد. از دید درمانی، هر بیمارستان دارای دو سازمان درمانی بود. یک بخش که شامل بخش بیماران درمانگاهی و دیگری بخش بیماران بستری بود. دانشجویان پزشکی در این درمانگاهها با مشاورت استادان خود بیماران را مورد معاینه و درمان قرار می داند. بیمارانی را نیز که بشدت بیمار بودند و درمان درمانگاهی و سرپایی برایشان کافی نبود بسرای درمان بیشتر در بخشی که ویژه آن بیماری بود بستری می شدند (۱۸).

سیستم کلاسیک مدیریت در بیمارستهانهای امروزی نمایی از نظام مدیریت در بیمارستانهای اسلامی است.

در همین بیمارستانها است که رازی با تلاشی توانفرسا به یادداشت مشاهدات و تجربیات کلینیکی خود دست می زدند تا آنجا که دانشجویان وی همواره استاد خویش را در مطالعه و مشاهده بیاد می آوردند. شمارش صفحات یادداشتهای او به بیش از ۲۰۰۰ در سال می رسیده است صفحات یادداشتهای او به بیش از ۲۰۰۰ در سال می رسیده است (۱۹، ۲۰). الحاوی عصاره ۱۶ سال تلاش و پژوهش رازی بر روی بیماران بستری در بیمارستانهای ری و بغداد است که او شبانه پس از روزی کار توانفرسا در بیمارستان قلم زده است. پژوهش ژرف او بر روی نشانههای بالینی بیماران بروشنی در این اثر نمایان است. در این اثر بزرگ پزشکی به تاریخچه بالینی ۲۴ بیمار بستری در بیمارستان که بیماری دشوار آنها اندیشه رازی را دریافت علت و درمان آنها بخود واداشته است بر اندیشه رازی را دریافت علت و درمان آنها بخود واداشته است بر می خوریم که باردیگر نشانگر نگرش ژرف این اندیشمند بزرگ طب بر روی نشانههای بالینی و چگونگی روش پژوهشی گام به گام سیستماتیک روی نشانههای بالینی و چگونگی روش پژوهشی گام به گام سیستماتیک او در تشخیص بیماریهای داخلی است. دکتر ادوارد براون چنان شیفته این

روش آنالیتیک رازی در شناخت بیماریها می شود که در رساله پژوهشی خود پیرامون تاریخ طب اسلامی او را بدلیل مشاهدات بالینی اش که در الحاوی بازتاب است بزرگترین پزشک در قلمرو اسلام قلمداد می کند(۲۱). همانا جوشش اندیشه خلاق اوست که بسیاری از مفاهیم کلیدی را در نشانه شناسی بالینی وارد علم پزشکی نمود. نقش انقلابگر رازی در طب اسلامی همانند نقش بقراط در طب یونان است. در سیر جریان علوم در تاریخ، هر از چندی اندیشمندی انقلابی ظهور می نماید که بنیادهای پیشین را در هم می شکند و مفهومی نوین و جهشی همه جانبه را در آن شاخه از علم سبب می شود و در حقیقت رشد دهنده ساختمان علم هم اینان هستند. نقشی که نیوتن در فیزیک مکانیک، ساختمان علم هم اینان هستند. نقشی که نیوتن در فیزیک مکانیک، ماکسول در مغناطیس و پلانک و اینشتین در فیزیک هستهای بازیگر آن بودند، در طب نیز بقراط در آستانه پیدایی طب کلاسیک و رازی و ابن سینا در آستانه طبی که بنیادهای طب نوین بر آن است، این نقش سینا در آستانه را داشته اند.

پس بر اساس روشهای آنالیتیک کلینیکی و با ابزار مشاهده و تجربه است که مسلمانان در علوم پزشکی به پیشرفتهای شگفتانگیز دست یافتند. بررسی کارنامه پزشکی مسلمانان در زمینه بیماریهای داخلی و عفونی، بیهوشی، جراحی عمومی، ارتوپدی، یورولوژی، زنان و زایمان، چشمپزشکی، فیزیک اپتیک و افتالموپاتولوژی نشانگر پیشرفت آنان در علوم پزشکی است. حتی اشاره به دست آوردهای مسلمانان در این مباحث پزشکی که بی شک طب مدرن بر آنها استوار است نیاز به ساعتها

زمان خواهد داشت که در این مقاله نمی گنجد.

چگونگی دستیابی اروپا به دانشهای رشد یافته در متن تمدن اسلام بویژه دانش پزشکی تنها با تجزیه و تحلیل دینامیک سه جریان تاریخی است که رویارویی اروپا را با فرهنگ اسلام پدید آوردند.

نخستین جریان انتقال فرهنگ و علوم اسلام به اروپا از سرزمینهای شمالی کرانههای دریای مدیترانه، جزیره سیسیل و ایتالیا است که در طول چند سده تسلط نیروهای اسلام، جلوگاه ظهور و شکوفایی تمدن اسلام بودهاند(۲۲، ۲۳).

دومین جریان انتقال طب اسلامی به اروپا با نهضت ترجمه نوشتارها و رسالات علمی و پزشکی از عربی به لاتین همراه است که توسط فردی بنام «کنستانتین» که از شمال افریقا است و تمام زندگی خود را در سرزمینهای اسلامی گذرانده است آغاز می گردد. این ترجمه ها، تغذیه تئوریک دانشکده پزشکی سالرنو را تأمین می کند. دانشکده ای که در پناه دانش پزشکی مسلمانان آغاز به درخشش می کند و در پرتو آن دانشکده های دیگر پزشکی در اروپا شکل می گیرند (۲۲ ، ۲۵).

سومین جریان که در حقیقت با اهمیت ترین تلقی می گردد یک جریان اجتماعی سیاسی است که امکان برخورد اروپا با تمدن شکوفان مسلمانان را باعث شد. این برخورد فرهنگی در سایه جنگهای صلیبی رخ داد که در طول دهها سال تودههای گوناگونی از اروپا در تماس رویاروی با مسلمانان که تمدنی درخشان را در طول چند سده پایه ریزی کرده بودند قرار گرفتند که پیامد آن تمامی زمینههای اجتماعی، اقتصادی و علمی اروپا را

دستخوش دگرگونی نمود(۲۶، ۲۷).

در نتیجه این جریان، علم در اروپا از بند اسکولاستیک و سیطره كليسا آزاد مي گردد، مذهب يروتستان شكل گرفته و سيستم اقتصاد بسته فئوداليته ارويا در هم شكسته مي شو د (٢٨). نه تنها يز شكان ارويايي بلكه جنگجویان صلیبی در طی این جنگها که در حقیقت یک جریان انتقال فرهنگ اسلام به اروپا است با دانش پزشکی مسلمانان از نزدیک آشنا می گردند و چنان تحت تأثیر بیمارستانهای سرزمینهای اسلامی قرار می گیرند که در بازگشت، ایجاد تأسیساتی همانند آن را خواستار می شوند و از این زمان است که بیمارستانهایی، هر چند در سطح بسیار پایین تر از بیمارستانهای کشورهای اسلامی، در اروپا پدید می آیند. همچنین در طی جنگهای صلیبی است که پزشکی بنام هوگو، روش جراحان مسلمان را در برخورد با زخمهای جنگی و استفاده آنها از مواد ضد عفونی کننده و همچنین از تکنیکهای ارتوپدی و روشهای بیهوشی آگاهی می یابد و در بازگشت به ارویا، آکادمی جراحی بلونیا را پایهریزی میکند که در این آكادمي آنچه را از مسلمانان در طي اين جنگها آموخته بكار مي بندد. همین تکنیکهای جراحی دانشگاه بلونیا است که ساختار تئوریک مواد آموزشی دانشگاههای یادوا، مون پلیه، لووین پاریس و آکسفورد را شکل می دهد (۲۹، ۳۰).

همچنین رساله ها و نوشتارهای پزشکی ابن سینا، رازی، ابن زهر، علی بن عباس اهوازی و ابوالقاسم زهراوی و ... که به لاتین برگردانده شده اند تا صدها سال تنها مواد درسی دانشکده های پزشکی بلونا، پادوا،

مون پلیه، لووین و پاریس را تشکیل میدادند. این رساله ها و نوشتارها بارها و بارها در این دانشکده ها بچاپ میرسند تا آنجا که تا کنون هیچنوشته ای در پزشکی به اندازه کتاب قانون پورسینا به زیر چاپ نرفته و رساله رازی در پیرامون آبله و سرخک نیز بیش از چهل بار طی سالهای ۱۴۹۸ تا ۱۸۶۶ میلادی بچاپ میرسد. پس این نهضت فکری و علمی اروپا پیامد همین سه جریان دینامیک تاریخی است که سرانجام به رنسانس علمی و فرهنگی - اجتماعی قرون ۱۵ و ۱۶ اروپا می انجامد.

با بررسی تحلیلی سیر تدریجی پیشرفت پزشکی در تمدن اسلام از فار حرا تا نخستین دانشکدههای پزشکی اروپا، در خواهیم یافت که تاریخ علم آنگونه که استعمار غرب برای ما زمزمه کرده نبوده است و در فاصله تاریخی میان تهی آتن باستان تا رنسانس مشعل علم و بویژه علوم پزشکی در دست مسلمانان بوده است. کشورهای مسلمان با پژوهش در تاریخ خود خواهند توانست در برابر از خود بیگانگی تاریخی و فرهنگی که ارمغان استعمار غرب است ایستادگی کرده و با بینشی تاریخی عناصر علوم پیشرفته قدرتهای اقتصادی معاصر را برداشت کرده و با آمیزش آنها با اندیشههای پژوهشگرانه عقلایی خود بکار دیگر بنیاد تمدنی راگذاشته که مسلمانان در یک هزار سال پیش از این استوار کردند که آوای آن هنوز از ورای تاریخ در تمامی زمینههای علوم طنین انداز است.

#### مدارک

۱ ـ برینتون، کرین: کالبد شکافی چهار انقلاب، ترجمه محسن ثلاثی، نشر نو، ۱۳۲۹. ۲ ـ گارودی، روژه: میراث سوم، ترجـمه دکـتر حـدیدی، انـتشارات قـلم، ۱۳۱۴. ص ۲۰.

3- Nasr SH: Science and civilization in Islam. NewYork, New American Library, Inc, 1968. PP.184-229.

۴ نجم آبادی، محمود: تاریخ طب در ایران پس از اسلام. دانشگاه تهران، ۱۳۱۹. ص ۹۱-۹۲.

۵- هـ مايى، جـ لال الدين : تاريخ عـلوم اسـلامى. مؤسسه نشـر هـما، ١٣٦٣. ص ٣٥-٢٩.

- 6- Margotta R: An Illustrated History of Medicine. Hamlyn, Middlesex; 1967, P 10.
- 7- Whitehead ED, Bush RB: Abu Bakr Muhammad Ibn Zakariya AL-Razi (Rhazes). Invest Urol 1967; 5:213-217.

۸ـ جعفری، محمد تقی: علم از دیدگاه اسلام. سازمان پژوهشهای عـلمی و صـنعتی
 ایران، ۱۳۲۰. ص ۱۸.

۹ زیدان، جرجی: تاریخ تمدن اسلام، ترجمه و نگارش علی جواهر کلام. امیر کبیر،
 ۱۳۲۹. ص ۲،۲-۲،۳.

۱۰ ـ هونکه، زیگرید: فرهنگ اسلام در اروپا ، ترجمه مرتضی رهبانی. دفـتر نشــر

فرهنگ اسلامی، ۱۳۳۱. ص ۱۲۲. ۱۰۰.

11- Syed IB, Louisville KY: Islamic Medicine, 1000 Years
- Abead of Its Times. J. Islamic Med. Asso, 1981;
13(1): 6-13.

۱۲-علم در اسلام، ترجمه احمد آرام. سروش، ۱۳۲۹. ص ۳۲-۳.

13- Lyons AS, Petrucelli RJ: Medicine-An Illustrated History. H.N. Abtams Inc, New York, 1978, pp. 295-317.

۱۴\_ شبلی، احمد: تاریخ آموزش در اسلام، ترجمه محمد حسین ساکت. دفتر نشر فرهنگ اسلامی، ۱۳۲۱. ص ۱۰۸.

۱۵ متر، آدم: تمدن اسلام در قرن چهاردهم هجری، ترجمه علیرضا ذکاوتی. امیرکبیر، ۱۳۲۴. ص ۴۲۰-۱۸-۱۸

16- Haddad FS: Leb. Med. J. 26, 331-349, (1973).

۱۷-میر، محمد تقی: روش طبابت و تعلیم و ثعلم در طب ستی، مجموعه مقالات درباره طب سنتی ایران. مؤسسه مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۹۳. ص ۱۱۵.

۱۸ ـ الگود، سیریل: تاریخ پزشکی ایران و سرزمینهای خلافت شرقی، ترجمه دکتر باهر فرقانی. امیرکبیر، ۱۳۵۹. ص ۲۰۷.

 ۱۹ نبوی، سیف الدین: استاد محمد زکریای رازی و بىرداشتهای دانشمندان علم پزشکی دهه های آخر قرن بیستم از او. اقبال، ۱۳۹۲. ص ۹۳.

20- Behbehani AM: Rhazes, The Original portrayer of

Smallpox. JAMA 1984; 252(22).

- ۲۱ـ براون، ادوارد: تاریخ طب اسلامی، ترجمه مسعود رجب نیا. شرکت انـتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۲۴. ص ۲۰۳.
- ۲۲ ـ لوبون، گوستاو: تمدن اسلام و عرب ترجمه سید هاشم حسینی. انتشارات کتابفروشی اسلامی. ص ۲۰۷۹.
- ۳۳ ـ آیتی، محمد ابراهیم: اندلس یا تاریخ حکومت مسلمین در اروپا. دانشگاه تهران، ۱۳۲۳. ص ۹۱ ـ ۹۰.
- ۲۴ فتتزم، گرهارد: پنجهزار سال پزشکی، ترجمه سیآوش آگاه. شرکت انتشارت علمی و فرهنگی، ۱۳۹۹. ص ۱۱۱-۱۱۱.
- 25- Shanks NJ: Arabian Medicine in the Middle Ages. J R Soc Med 1984; 77:60-5.
  - ۲۲ شریعتی، علی: ریشه های اقتصادی رنسانس، مجموعه آثار ۳۱، ۱۳۹۷.
     ص ۱۱۵ ۱۰۸.
  - ۲۷ هال، لویس: تاریخ و فلسفه علم. ترجمه عبدالحسین آذرنگ. سروش، ۱۳۹۳.
     ص ۱۴۹ ۱۴۸.
  - ۸۲-شسریعتی، عملی: اسکسولاستیک جمدید. مسجموعه آشار ۳۱، ۱۳۱۷.
     ص ۲، ۲، ۲، ۲۸۱.
  - ۲۹ـ هونکه، زیگرید: فرهنگ اسلام در اروپا، تىرجىمه مسعود رجبنیا. شىرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۹۴. ص ۱۹۳۸.
    - ۳۰ فرشاد، مهدی: تاریخ علم در ایران. امیرکبیر، ۱۳۹۹. ص ۹۹.

Smalines JAMA 1984: JULES

11/ . . . the is lighted to go the law to a since comment in it is more

dy esal, 917/1 a 7.

The boson square was lastly a sum in me with talking range and have

Elice and lasting to the K. T. T.

75 Type a word later " Hatte of the - " " making be held a land - ign has

47 to 2 dec jungle all you was not the said him to

25 Shanks M. Arabien Mei eine in the Widdle Ages. I

10 Sec. Med. 1988; 77.00

11 inguize allow a min also there is a long of the 19. 17.

17. All 1 (ex. This & this day and them Texas agence 7171.

17. Languige and tradeglistic and a competitude To 4791.

زکریای رازی، معلم اخلاق پزشکی ایران

## زکریای رازی، معلم اخلاق پزشکی ایران

بر دریا کنار اخلاق پزشکی رازی گذری خواهیم داشت تابه گنجای محدود سبوی خویش از این بیکرانگی اندکی آب برگیریم. چون همانگونه که مولانا گفته است:

آب دریا را اگر نتوان کشید هم به قدر تشنگی باید چشید ابوبکر محمد بن زکریای رازی را که بدلیل معاینات فیزیکی، روش پژوهش گام به گام سیستماتیک کلینیکی و مشاهدات بالینیاش بزرگترین پزشک در قلمرو تمدن اسلام قلمداد میکنند(۱، ۲) ، در شهر بزرگ باستانی ری در شمال فلات ایران در سال ۲۵۱ هجری قمری (۸۶۵م) چشم به جهان میگشاید و در جوانی به زرگری، فلسفه، ادبیات، شیمی و موسیقی می پردازد. سپس روح پرخروشش او را به شهر افسانهای بغداد میکشاند و همان سان که مولانا پس از بازدید با شمس تبریزی در قونیه و حلب به سوز عشق صوفیانه گرفتار می شود به سرودن می پردازد، او نیز در بازدید از بیمارستان بغداد و دیدن داروهای گیاهی و ناهنجاریهای در بازدید از بیمارستان بغداد و دیدن داروهای گیاهی و ناهنجاریهای

میراث پزشکی یونان، هند، چین و ایران که با نهضت ترجمان نوشتارهای پزشکی در بغداد انباشته شده، چون هیزمی تنوره عشق این پژوهنده طب راگرما می بخشند.

در بیمارستانهای ری و بغداد که ریاست آنها را بعهده داشت (۳) با تلاشی توانفرسا به یادداشت مشاهدات و تجربیات بالینی خود دست میزند تا آنجاکه دانشجویان وی همواره استاد خویش را در مطالعه، مشاهده و پژوهش بیاد می آوردند. شمارش صفحات یادداشتهای او به بیش از ۲۰۰۰۰ در سال می رسیده است (۴). الحاوی عصاره ۱۶ سال تلاش و پژوهش تو أمان او بر روی بیماران بستری در بیمارستانهای ری و بغداد است که او شبانه پس از روزی کار توانفرسا در بیمارستان قلم زده است (۵). این کتاب یکی از نُه کتاب کتابخانه دانشکده پزشکی پاریس در سال ۱۳۹۵ بود (۶) و جلد فارماکولوژی آن تا دیر زمانی پس از رنسانس در اروپا تدریس می شد (۷). رساله آبله و سرخک او نیز در کمتر از ۲۵۰ سال بیش از ۴۰۰ بار به زبانهای گوناگون در اروپا به زیر چاپ می رود (۸). همین بس که دانشمندی چسان ابوریحان بیرونی رسالهای را به آثار و مؤلفات رازی اختصاص داده است که گواهی است بر توانایی بی چون و چرای رازی در قلمرو پهناور دانش.

او استاد بالینی دانشجویان طب بود، دانشجویانی که از فراسوی گیتی گرد آمده بودند در راند بیمارستان در گرد او حلقه می زدنند و ساعتها به آموزش بالینی او گوش فرا می دادند. استاد در آموزش دانشجویانش کوشا بود و آنان نیز چنان شیفته اش بودند که از بیمارستان تا خانه او را مشایعت می کردند (۹).

در تشخیص بیماری بیماران نیز بسیار دقیق بود و با آنالیز گام به گام یافته های کلینیکی و روش تشخیص افتراقی، در راه تشخیص بیماران گام برمی داشت. زمانی که بیمارانش در خواب بودند او با چشمانی خسته به یادداشت مشاهدات روزانه بالینی خود می پرداخت و مشکلات بالینی بیمارانش را با مطالعه ای خستگی ناپذیر تجزیه و تحلیل می کرد و طب را بیمارانش را با مطالعه ای خستگی ناپذیر تجزیه و تحلیل می کرد و طب را

بر بالین بیمار می آموخت و بر بالین بیمار آموزش می داد.

از جوانی که با زرگری و موسیقی انس گرفته بود اکنون پزشکی انسان دوست پدید آمده بود که جز درمان بیماران اندیشهای دیگر نداشت. در دکترین اخلاق پزشکی او پایگاه طبقاتی مردمی راهی نداشته و نسبت به فقرا و مساکین بسیار مهربان بود و درمان فقرا را به ثروتمندان برتری میدانست(۱۰) و دارو و غذای آنها را خود تهیه میکرد و خودش در نهایت سادگی، فقیرانه گذراندن میکرده است. آیا عرفانی را برتر از این می شناسید؟ عرفانی که در صحنه کارزار جامعه خود را می نمایاند و آنهمه سوز و گداز عرفا و صوفیان در برابرش چنان خاکستری بیش جلوه گر نیستند.

هر مورخی که در تاریخ طب و تمدن قلم زده است، از ابن الندیم تا جرج زیدان و گوستاولوبون، از مهربانی و عشقی که رازی به بیماران خود داشت سخن گفتهاند(۱۱). ابن الندیم در کتاب پرارزش الفهرست خود می نویسد:

تفقد و مهربانی نسبت به همه کس، بویژه فقرا و بیماران داشته، از حالشان جویا و بعیادتشان میرفت و مقرریهای کلانی برای آنهاگذاشته بود(۱۲).

او تمام وجوهی راکه از خلفای بغداد و اندلس دریافت می داشت را یا در میان بیماران و فقرا پخش می کرد (۱۳) یا اینکه در راه ساختن و سازماندهی بیمارستان صرف می کرد. پایه های بیمارستان ری در سایه جانفشانی های او چنان مستحکم شد که اکنون نام آن در بزرگترین

دائرةالمعارفهای جهان بعنوان Ray Hospital به یادگار مانده است(۱۴).

رازی شهرتش را از راه مناصب دیوانی بدست نیاورده بود بلکه از کاشتن عشق در دل بیماران و نبوغ بی پایانش جسته بود (۱۵). این یکی از جنبه های بارز زندگی این دانشمند است که در خدمت سلاطین و فرمانروایان زمان نبوده و پایگاه مردمی داشته است. او دانش پزشکی خود را در چار چوب آکادمیک نگه نمی دارد و برای مردمی که عمیقا دوستشان می داشت رسالهای با نام «طب الفقرا» می نویسد که در حقیقت فرهنگنامه پزشکی برای عموم و مردمانی که دسترسی به پزشک ندارند می باشد.

رازی با روشی علمی به شناخت و درمان بیماری ها نائل می شد. او خود پیشگام در علم اورولوژی بود(۱۶)، با روش یونان باستان که با نگاه کردن در ادرار مدعی شناخت بیماری بودند به مخالفت بر می خیزد. او می نویسد:

«موقعی که من شروع به طبابت کردم تصمیم داشتند پس از اینکه بیمار شیشه ادرارش را به من داد از او سؤالی نکنم و به این ترتیب مسلماً به من زیاد اهمیت می دادند. ولی بعدها که دیدند از بیمار سؤالات مفصلی می کنم، اهمیتم بطور قابل توجهی تقلیل یافت.» (۱۷).

این روش که به اوروسکوپی موسوم است مورد بهره جویی پزشک نماها بود و مردم را از این راه فریب می دادند و سود سرشاری می بردند.

فراخنای رویکرد ستیزهجویانه رازی با شارلاتانیسم پیزشکی، رسالاتی است که از او بر جای مانده است.

یز شک نماهای همز مان رازی، چنین می گفتند که مدت درمان بیماری با مدت ظهور بیماری همسان است و از این رو هر چه بیشتر حق ملاقات بیمار دریافت می داشتند. اما رازی برای ستیز با آنان با نوشتن کتاب «برءالساعه» که بعنوان کتابی در زمینه فوریتهای یز شکی مشهور است، نشان داد که برخی از بیماریها تنها در ظرف یکساعت می توانند درمان شوند. از اصول اخلاق پزشکی رازی آن بود که می گفت بیمار را نباید تا زمانی که درمان جراحی اندیکاسیون دارد تحت عمل جراحی قرار داد(۱۸). هر چند او بنیانگذار کاربرد مواد شیمیایی دارویی در یزشکی است، می نویسد که نباید از دارو زمانی که توصیه های غذایم کارساز است استفاده کرد و زمانی که داروهای ساده برای درمان کفایت می کنند نباید داروهای ترکیب شده شیمیایی انتخاب کرد و در الحاوی نیز تأکید در درمان با یک دارو می کند. این محقق یزشک، در پژوهشهای آکادمیک نیز از اصول اخلاق پزشکی دوری نمی جست و داروهای جدید را پیش از اینکه بر روی بیماران بکار برد، روی نمونههای جانوران آزمایشگاهی مانند ميمون مطالعه مي كرد (١٩).

از صفات اخلاقی بارز آکادمیک او آن بود که در نوشتارهای علمی و فلسفی خود پیش از آنکه دیدگاه خود را بیان دارد نظرات پزشکان و اندیشمندان پیشین را که از آنها مدد جسته بود را بیان میداشت و این بخوبی در الحاوی آشکار است (۲۰). نوشتارهای او مملو از اشارات

اخلاقی در زمینه پزشکی است، زیرا درمان بیمار را برهر چیز دیگر برتر می دانست (۲۱). در رساله های «سرالطب»، «محنة الطبیب» و «خواص التلامیذ» طیف گسترده اخلاق پزشکی و احترام بر آئین و سنت پزشکی را بخوبی نمایان کرده است (۲۲). او حتی پا را از این چارچوب فراتر گذاشته، می نویسد که: «طبیب جسم باید طبیب نفس باشد». از این رو سیمای پزشک را سیمای روحانی می بخشد و در رساله «طب الروحانی»، خود او به اندرزگوی اخلاق مبدل می شود و دوباره در ساختاری علمی از واکنشهای سایکوسوماتیک سخن گفته و درمانهای پزشکی خود را ارائه می دهد.

این پزشک رسالهای دارد که در آن رازی بر این باور است که پزشک حاذق توان درمان همه بیماریها را ندارد و این از نیروی پزشکی بدور است. اما او خود رسالهای دیگر دارد بر اینکه طبیب باید بیمارش را به بهبودی و سلامت امیدوار گرداند، ولو آنکه خود امیدی به بهبودی نداشته باشد. در اینجا است که اخلاق پزشکی او مانیستیک او از بقراط که در برابر ایولن طبیب واسکلیبوس سوگند یاد می کند و می نویسد:

«طبیب باید از اصول معالجه بیمارانی که مغلوب بیماری اند خودداری کند تا بدانند که در اینجا از هنر طب کاری بر نمی آید، فراتر می رود (۲۳).

ابوبکر محمد بن زکریای رازی که سمبل اخلاق پزشکی اسلامی و فیلسوفی آزادمنش بود در نتیجه دسایس سالوسان روزگار منزوی می شود و به کوری گرفتار می آید. هر چند در افق فلسفی او جایگاهی

برای بدبینی که لوکر سیوس، بودلر، بایرون، شلی، شومان، لرمانتوف، داستایوسکی، اشپنگر و خیام داشتهاند یافت نمی شود، اما سرودهای دارد که مضمون آن چنین است:

«اکنون که فرسودگی بدن خبر فرا رسیدن مرگ مرا میدهد، باز نمیدانم به کجا خواهم رفت؟ آیا محل و مکان و روح پس از خروج از تن فرسوده و پوسیده کجاست؟»

> و مولانا با او همسوز می شود که: قوتم بگسست چون اینجا رسید

چون توانم کرد این سر را پدید چون در پی مالاندوزی نبوده است، استطاعت حقالعمل چشم پزشک را نداشته (۲۴) و سرانجام نابینا و ناامید از زندگی در گسترهای از فقر و تنگدستی جهان را بدرود میگوید.

تنها با کاوشی دینامیک در سازمان اجتماعی و تاریخی تمدن اسلامی می توانیم چگونگی شکلگیری اخلاقی و علمی شخصیت رازی را استنباط کنیم. این تمدن که بر اصل توحید استوار بوده، وحدت انسان، طبیعت و جامعه را در یک کلیت فراگیر نشانی از توحید خداوند قلمداد می کند. بدین سان گذار از مسجد به مدرسه که آموزش وحدت طبیعت و وحدت الهی در آن اصل هر دانشی است در این تمدن پویشی پویا می پذیرد (۲۵) و فیلسوف اسلامی، در شمایل کارگر معدن حقیقت در پس این وحدت و هماهنگی، در تن انسان نیز به کندوکاو می پردازد، چون علم این وحدت و هماهنگی، در تن انسان نیز به کندوکاو می پردازد، چون علم

به حقیقت انسان خود مفتاح مخزن اسرار خلقت است (۲۶). بنابراین طب در هالهای از مذهبو فلسفه، نه بعنوان حرفه، بلکه بعنوان فنی که با تن آدمی، تنی که در نزد شرقیان جایگاه روان است، تقدس می یابد (۲۷) و طب اسلامی سرشار از ارزشهای اخلاقی می شود. اینچنین است که جامعه اسلامی از مرد حکیم که هم فیلسوف بود و هم پزشک، فضیلت و تقوا را در مجاورت ذکاوت علمی طلب می کرد (۲۸). در این تمدن بود که رازی همزمان با سیر فلسفی خود، در تن آدمی نیز به پژوهش می پردازد و در گستردهٔ جامعه، پراگماتیسم اخلاقی خود را نشان می دهد.

اکنون که انسان در گذر به جامعه فرا صنعتی است به رستاخیزی اخلاقی می اندیشد. زیرا دانسته است که شیوه رشدی که از رنسانس به این سو داشته است پدیده ای پاتولوژیک است. اکنون انسان جهان شمال در لای چرخهای ماشینیسم، مسلح به تکنولوژی، با ابزار تکنوبروکراسی، در بهشت سرمایه داری، چون حیوانی اقتصادی به مصرف پرداخته است و انسان گرسنه جنوب، در زیر استعمار کاپیتالیستی شمال، جان می دهد.

فلسفه و ادبیات و هنر معاصر شمال، در جستجوی فرار از تنگنای پوچی و نیستی که ماشینیسم آفریده است در جستجوی سیستمی از ارزشها و اخلاق در تکاپو افتاده است. اما در شرق، سیستم اخلاق و ارزشها که قرنها از مذهب مشروب می شده است هنوز پا برجاست.

از لحاظ روانشناسی اجتماعی، انسان در کارکرد اجتماعی خود همیشه در جستجو قهرمان و الگوهای اخلاقی است. سمبلی که همه برترها را در وجود او میبیند و خود را چون ذرهای در اوفنا. در دریای

ژرف اخلاق اسلامی الگوهای فراوانی یافت می شوند که هر مسلمانی به فراخور خویش توان صید آن را دارد و بی شک برترین الگوی اخلاق پزشکی برای دانشجویان، مدرسین و پزشکان ایران زمین ابوبکر محمد زکریای رازی است.

do care, 7/7/ a NV

7 - Distant they which with the first of the Zelly in 2:

4 Belthehum AM: Rhazes The Original portrayer of Smallbox JAMA 1984: 252(22):3156-59.

a-repeating the straight region who will the region while the

e-Riesman D: The Story of Medicine in the Middle Ages,

Campbell D: Arabian Medicine and Its Influence on the Middle Ages. Paul, Trench Trubnes, London, 1026 P.68.

8. Hajinahadi Mt. Smallpox and Measles as Described by Earl Med 1 Islande Ren Ivan 1907, 6(3): 6-7.

1- infles remet: they are a 1-10 (me 16 holly) districted.

## منابع

- ۱ ـ الگود، سیریل: تاریخ پزشکی ایران و سرزمینهای خلافت شرقی، ترجمه دکتر باهر فرقانی. امیر کبیر، ۲۳۵۱. ص ۲۳۲.
- ۲- براون، ادوارد: تاریخ طب اسلامی، ترجمه مسعود رجب نیا، شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۹۴. ص ۷۸.
- ۳-عیسی بک، احمد: تاریخ بیمارستانها در اسلام، ترجمه دکتر نورالله کسائی، شرکت انتشارات علمی و فرهنگی، ۱۳۷۱. ص ۱۸۱.
- 4- Behbehani AM: Rhazes, The Original portrayer of Smallpox. JAMA 1984; 252(22):3156-59.
  - ۵- نبی پور، ایرج: از غار حرا تا آکسفورد. خلاصه مقالات کنگره بین المللی تـاریخ پزشکی در اسلام و ایران. ۱۳۷۱. ص ۹، ۱.
- 6- Riesman D: The Story of Medicine in the Middle Ages, Paul B. Hoeber 1935. P. 52.
- 7- Campbell D: Arabian Medicine and Its Influence on the Middle Ages. Paul, Trench, Trubner, London, 1926.P.68.
- 8- Hajmabadi M: Smallpox and Measles as Described by Razi. Med J Islamic Rep Iran, 1992; 6(3): 6-7.
  - ۹ نجم آبادی، محمود: تاریخ طب در ایران (پس از اسلام)، دانشگاه تهران، ۱۳۲۹. ص ۴۱۷.

- 10- Sadi I: The Millenium of Ar-Razi. Ann Med His, 1935; 7:70.
  - ۱۱ ـ لوبون، گوستاو: تمدن اسلام و عرب، ترجمه سید هاشم حسینی. کتابفروشی اسلامیه، ۱۳۴۷. ص ۹،۲.
  - ۱۲- ابن النديم: كتاب الفهرست، ترجمه محمدرضا تجدد. اميركبير، ١٣٦٦.
     ص ٥٣١.
  - ۱۳ ـ گاردنر، الدون جی: تاریخ بیولوژی، ترجمه علی معصومی و کیوان نریمانی. شباهنگ، ۱۳۶۲. ص ۸۴.
  - ۱۴ ـ نبوی، سیف الدین: استاد محمد زکریای رازی و بسرداشتهای دانشسمندان علم پزشکی دهه های آخر قرن بیستم از او. اقبال، ۱۳۲۹. ص ۲۲.
  - ۱۵ نجم آبادی، محمود: ترجمه کتاب الجدری و الحصبه. دانشگاه تهران، ۱۳۷۱.
     ص ۲.
  - ۲۱- نبی پور، ایرج: زکریای رازی، نابغهای پیشگام در اورولوژی. مجله نبض، شماره اول، سال دوم، ۱۳۷۱. ص ۱۱-۸.
  - ۱۷ـ هونکه، زیگرید: فرهنگ اسلام در اروپا، ترجـمه مـرتضی رهـبانی. دفـتر نشـر فرهنگ اسلامی، ۱۳۲۱. ص ۹۴.
- 18- Whitehead ED; Bush RB: Abu Bakr Muhammad Ibn Zakariya AL-Razi. Invest Urol 1967; 5:213-217.
- 19- Syed IB, Leuisville KY: Islamic Medicine, 1000 Yeare Ahead of Its Times. J Islamic Med Ass, 1981; 13(I): 6-13.

20- Shafqat Azmi KA, Ahmad W: Clinical Approach of Mohammad Ibn zakariya Razi, with especial reference to, AL HAWI AL KABIR FI AL TIB, ABSTRACTS, The International congress of the History of Medicine in Islam and Iran. 1992. P. 180.

21- Fishre C: Abu Beer Mohammad Ibn Zacariya Al-Razi, Commonly Called Rhazea. Ann Anat Surg, 1882; 6: 76.

77- Rali P. ou 117.

77- adi VI. o 09.

۲۴ ـ نجم آبادی، محمود: مختصات طبی رازی. خلاصه مقالات کنگره بین المللی تاریخ پزشکی در اسلام و ایران، ۱۳۷۱. ص ۲۰۸.

۲۵ - گارودی، روژه: میراث سوم، ترجمه دکتر حدیدی. انتشارات قلم، ۱۳۱۴. ص ۱،۷۰

۲۹ نسصر، حسین: نظر متفکران اسلامی درباره طبیعت. خوارزمی، ۱۳۵۹. ص ۱۱۱.

۲۷-نیدلمن، جاکوب: طب به عنوان علمی مقدس. طب سنتی ایران. مؤسسه
 مطالعات و تحقیقات فرهنگی، ۱۳۱۲. ص ۱۳۸.

28- Nasr SH: Science and Civilization in Islam. New American Libery, Inc. 1968.P 1.

## حكيده به زبان انگليسي

on principal of its planticions and constituents attended to چکیده به زبان انگا

## چکیده به زبان انگلیسی

In the Hera Cave, the first revelation voice began by the word of the pen which is a symbol of knowledge and wisdom. The selection of the Pen gave glad tidings for formation of a brilliant civilization that its sparkle has still been remained. The advancement of Medical Sciences in the world of Islam was begun when the Jundi-Shapur medicine heritage that was a complex of Greek and Asian medicine transferred to Baghdad after emigration of its physicians and consultants attending to the Abbasid Caliphate. Then, the essential Greek, Indian and Persian medical writings were rendered into Arabic mainly through Syriac versions and Baghdad emerged as the the capital of Medical Sciences in the world. When Rhazes became a junior practitioner at the Baghdad Hospital in 880 AD, found excellent medical writings, translations. The tenth century ushered in a time of original contributions associated with great intellectual activity and cultural growth. The Muslem Medical

Sciences scientists developed the latter civilizations heritage by golden means of clinical observations, physical examinations, and clinical experiences. So, Islamic medicine advanced in the fields of internal medicine & infectious diseases, anesthesia, surgery, orthopedics, urology, obstetrics & gynecology, ophthalmology, optics and ophthalmopathology. Medical education including training in basic sciences (anatomy, physiology, chemistry, pharmacology and toxicology) was designed serious and systematic during preclinical Period. Therapeutics and diagnosis of diseases according to clinical features & physical examinations and pathology were taught to medical students in medical teaching hospitals. These teaching hospitals contained libraries, pharmacies, the system of interns, externs, and nurses. The quality of Islamic medicine influence on the Renaissance and foundation of the first medical schools and hospitals in Europe could be only evaluated by dynamic analysis of three historical currents which are

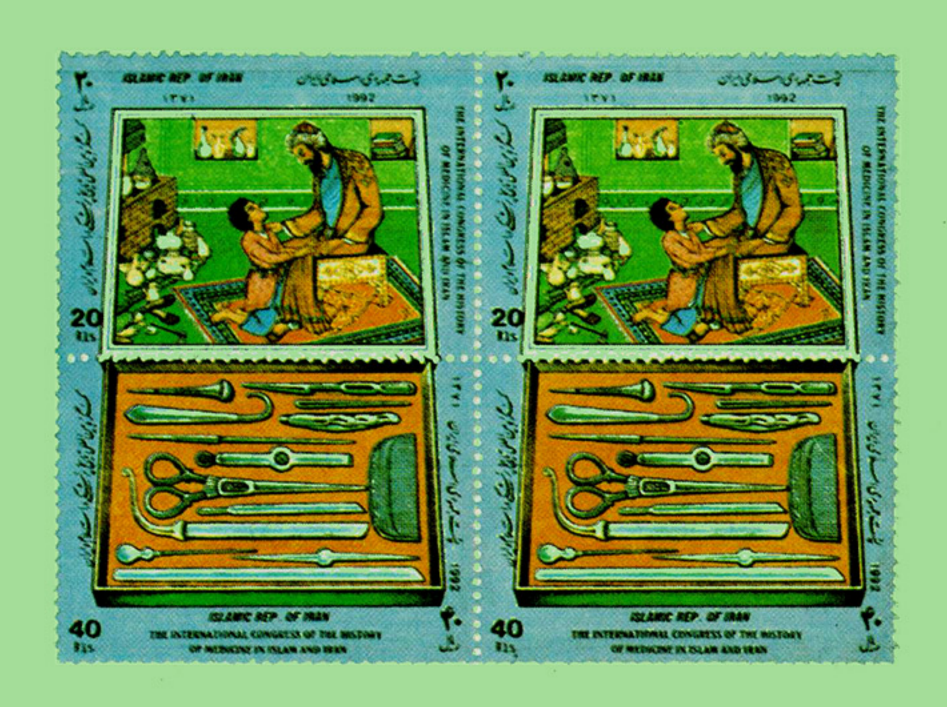
presented in this article.

The evolution of medicine in Islamic civilization from the Hera Cave to the first European medical schools reveals that the torch of medicine was in the hands of Muslems in the historical gap from the ancient Athens to the Renaissance.

By a precise research in the histotry of science, Islamic countries can resist against cultural and historical alienation which are gifts from the west colonization.

Thus, with historical insight, Muslems must harvest the scientific fundamentals of the powerful economic poles and in combination with their intellectual research thoughts make again the civilization which Muslems made one thousand years ago that its echo could be heard from the depth of history.

## The Medical Heritage of the lslamic Civilization



Iraj Nabipour, MD.